MANAS DESTANINDA KOK BORU (BOZKURT)

Emine TAS"
Ozet: Bozkurt, Tiirk mitolojisinde ve destanlarinda tiireyis sembolii olarak hayvan-ana/ata baglaminda
onemli bir yer tutar. Bu baglamda Bozkurt, soyun kutsalligimi1 ve atalarin devamliligini temsil eder.
Ornegin, Goktiirklerin koken mitolojisinde kurt, Tiirklerin atas1 olarak kabul edilir ve soyun baslangicini
simgeler. Bozkurt hem fiziksel hem de metaforik anlamda birgok rolde yer alir ve bu ¢ok yonlii sembolik
islevleri, Tiirk mitolojisi ve destanlarindaki merkezi roliinii ve topluluk kimligindeki énemini vurgular.
Bozkurt, don degistirme ritiiellerinde de énemli bir rol oynar. Samanlar ve kahramanlar kurt donuna
biirlinerek korunma amaci yatmaktadir. Boylece bozkurt, koruyucu ve rehberlik eden bir sembol haline de
gelir. Bozkurt, Tiirk ad verme geleneginde 6nemli bir yere sahiptir. Kurt, kotii ruhlar1 uzaklastiran ve
cocuklar1 koruyan bir figiir olarak gbriiliir ve ¢ocuklara verilen isimlerde sikca kullanilir. Ornegin,
Ozbekler’de Boriitas, Boriigiil gibi isimler bu gelenegi yansitir. Bozkurt, destan kahramanlarinin
tasvirinde sik¢a kullanilan bir benzetme unsurudur. Kahramanlarin fiziksel 6zellikleri ve cesaretleri kurt
gibi hayvanlarla karsilastirilarak vurgulanir. Ornegin, Manas Destani’nda Manas’m keskin gozleri “kurt
g0zIi” olarak tanimlanir. Bozkurt, kahramanlarin zor zamanlarinda rehberlik eder ve onlara dogru yolu
gbsterir. Manas Destan1’nda, Bozkurt’un Manas’a rehberlik ederek onu Islam’a yénlendirmesi bu islevin
bir 6rnegidir. Bozkurt’un ¢ok yonlii sembolik islevleri, Tiirk kiiltliri ve mitolojisinde derin bir anlam tasir
ve destanlarin kahramanlarinin gii¢, cesaret ve rehberlik niteliklerini vurgulamak i¢in kullanilir. Bu
baglamda, Manas Destani’nin ¢esitli varyantlarinda Bozkurt’un gectigi yerler tespit edilerek, bu sembolik
islevlerin nasil ortaya ¢iktig1 ve destandaki rolii islevsel halk bilimi kurami baglaminda yorumlanacaktir.
Anahtar Kelimeler: Kok Borii (Bozkurt), Don Degistirme, Tasvir ve Benzetme, Ad Alma.

Kok Borii (Bozkurt) In Manas Epic

Abstract: Bozkurt has an important place in Turkish mythology and epics as a symbol of descent in the
context of animal-mother/father. In this context, Bozkurt represents the sanctity of lincage and the
continuity of ancestors. For example, in the origin mythology of the Goktiirks, the wolf is considered the
ancestor of the Turks and symbolizes the beginning of the lineage. Bozkurt appears in many roles, both
physically and metaphorically, and these multifaceted symbolic functions emphasize its central role in
Turkish mythology and epics and its importance in community identity. The wolf also plays an important
role in the rituals of changing underwear. Shamans and heroes take on the wolf's body for the purpose of
protection. Thus, the grizzly wolf becomes a symbol of protection and guidance. Bozkurt has an
important place in the Turkish naming tradition. The wolf is seen as a figure that drives away evil spirits
and protects children, and is frequently used in the names given to children. For example, names such as
Boriitag, Boriigiil in Uzbeks reflect this tradition. The wolf is a frequently used element of simile in the
depiction of epic heroes. The physical characteristics and courage of heroes are emphasized by comparing
them with animals such as wolves. For example, in the Manas Epic, Manas' sharp eyes are described as
“wolf-eyed”. Bozkurt guides the heroes in difficult times and shows them the right path. In the Manas
Epic, Bozkurt's guiding Manas and leading him to Islam is an example of this function. The multifaceted
symbolic functions of Bozkurt have a deep meaning in Turkish culture and mythology and are used to
emphasize the qualities of strength, courage and guidance of the heroes of epics. In this context, the
places where Bozkurt appears in various variants of the Manas Epic will be identified and how these
symbolic functions emerged and its role in the epic will be interpreted in the context of functional folklore
theory.

Key Words: Kok Borii (Bozkurt), Frost Change, Depiction and Simile, Name Taking.

Giris

Tiirk boylarinin kiiltiiriinde hayvanlar ¢ok 6nemli bir yer tutar. Birgok hayvan, farkl
nedenlerle kutsal kabul edilir veya hayvan-ata olarak goriiliir. Bu anlayis, Tiirk mitolojisinde,
giinliik yagsamda ve hatta sanatta kendine genis bir yer bulur.

Totemizm, Sedat Veyis Ornek’in tanimiyla, bir grup veya klanm mistik, biiyiilii (biiyii,
sihir, kut) ve akrabalik baglartyla bir hayvan, bitki tiirli veya nesneye baglanmasini ifade eder
(2014: 41). Hayvan-ata kavrami, bu tanimin bir parcasi olarak degerlendirilebilir. Hayvan-ata,
bir grup veya klanin atasi olarak kabul edilen ve belirli 6zellikleri ve nitelikleri simgeleyen
hayvandir. Bu kavram, totemizmin daha genis bir yansimasidir ve grup veya klanin kimligini,
ritliellerini ve sosyal yapisini belirler.

"Dr., Tiirk Halk Edebiyati, eminetas5050@gmail.com



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Tiirk mitolojisinde, tiireme efsaneleri olduk¢a 6nemli bir yer tutar ve 6zellikle hayvan-
ana/ata tapimi ekseninde hayvandan tlireme anlatilar1 6ne ¢ikar. Bu anlatilar, Tiirk boylarinin
kiiltiirel ve mitolojik gecmisini sekillendiren 6nemli unsurlardir. Tiireme efsaneleri,
topluluklarin kimligini, atalarin1 ve kutsal hayvanlarin1 anlamlandirma ve yiiceltme c¢abasidir.
Tiireme efsaneleri arasinda en énemli hayvanlardan biri kurttur. Kurt, Tiirk mitolojisinde ve
kiiltiirtinde 6nemli bir yere sahiptir (Korkmaz, 2008: 151). Fuzuli Bayat’in ag¢iklamalarina
gore, bozkurt ya da gok borli olarak bilinen kurt, eski Tiirklerde Tanrioglu olarak kabul
edilmistir. Kurdun ismindeki semboller, 6zellikle “gok” veya “boz” rengi, onu dogrudan
Tanrioglu statiisiine tagir. Bu renkler, kurtu gokyiizii ve kutsallikla iligkilendirir. Kurt, cesitli
mitolojik sistemlerde oldugu gibi, eski Tiirklerde de Tanri tarafindan gonderilen kutsal
hayvan, kurtarict kahraman, koruyucu ruh, himayeci ve atadir. Goktiirk Dénemi’nde, kurt
resmi olarak devletin sembollerinden biri olmustur. Asina boyu, bozkurdu kendi ana atalar
olarak kabul edip, onu topluluklarinin ecdadi ilan etmislerdir. Bu donemde, kurtun kutsallig1
ve koruyuculugu vurgulanmistir. Kurt hem devlet sembollerinde hem de toplumsal yap1
icinde onemli bir figiir haline gelmistir. Kurdun ata olarak iglev gordiigii koken mitlerinde
cesitli drnekler bulunmaktadir. Ornegin, Hun déneminden 6nce Wu-sunlar1 anlatan Cin
yilliklarinda, bir kurdun emzirdigi Wu-sun hiikiimdarinin oglundan tiireyen boy veya halk
anlatilir. Hiikiimdar kizinin, ilah olarak kabul edilen veya Tann tarafindan gonderildigi
diistiniilen kurtla evlenmesinden dogan ve Ti diye adlandirilan Tiirk boylari, bu mitolojik
anlatilarin bir baska Ornegidir. Ayrica, Hunlarin komsulari olan Kirgizlarin ve Tiirklerin
atalar1, on sekiz kardesin i¢inde kurttan dogan en biiyiigiiniin soyundan tliremistir (2007: 166,
170, 172).

Bozkurt, bilindigi tlizere yol gosterici bir misyon yiiklenmistir. Tiirk mitolojisinde
Bozkurt, Tanr tarafindan Tiirklere yol gdstermek amaciyla gonderilen kutsal bir varlik olarak
kabul edilir. Bu anlati, Tiirklerin kutsal kurtla olan bagin1 ve onun koruyucu ve yol gdsterici
roliinii vurgular. En giizel 6rneklerinden biri, Uygur harfli Oguz Kagan Destani’nda yer alir.
Oguz Kagan Destani, Tiirk mitolojisinin en onemli eserlerinden biridir ve Bozkurt’un
kutsalligin1 ve Tanr1 tarafindan gonderildigini anlatir. Destanda, Oguz Kagan’in ¢adirina tan
vakti giines gibi bir 151k hiizmesi girer. Bu 151k hiizmesinden gok tiiylii ve gok yeleli biiytik bir
erkek kurt ¢ikar. Kurt, Oguz Kagan’a yol gosterir ve onu zafere ulasgtirir (Bang ve Arat, 1936:
19).

Tiirk destanlar1 incelendiginde, Bozkurt figiirii bircok sembolik ve islevsel baglamda
one ¢ikmaktadir. Bozkurt, tlireyis sembolii olarak hayvan-ana/ata baglaminda énemli bir rol
oynarken, ayrica don degistirme ritliellerinde, bilgi aktarma ve sorma siireglerinde, ad olma ve
ad alma pratiklerinde, benzetme ve tasvir unsurlari olarak, kilavuzluk ve yol gosterme
islevlerinde belirgin sekilde karsimiza ¢ikar.! Bozkurt’un bu ¢ok yénlii sembolik islevleri,
onun Tiirk mitolojisi ve destanlarindaki merkezi roliinii ve topluluk kimligindeki 6nemini
vurgular. Bu baglamda, Bozkurt’'un hem fiziksel hem de metaforik anlamda cesitli roller
tistlenmistir. Bozkurt, hem atalarin devamlilig1 ve soyun kutsalligini temsil ederken, hem de
kahramanlara ve topluluklara yol gosteren bir rehber olarak destanlardaki yerini alir. S6z
konusu c¢alismada verilen bilgilerden yola c¢ikarak bir tasnifleme ve inceleme yoluna
gidilmistir. Manas Destani’nin ¢esitli varyantlarinda, Kok Borii (Bozkurt)’un gectigi yerler
once tespit edilmis olup, ardindan da tasnifleme yapilmis ve islevsel halk bilimi kurami
baglaminda kurdun destandaki islevleri yorumlanmustir.

1. Don Degistirmede Bozkurt

Insanlarin, hayvanlarin, bitkilerin ve cansiz varliklarin temel dzelliklerini kaybederek
birbiriyle yer degistirmesi; cansiz varliklarin canlanmas1 ve canli varliklarin cansiz maddeye

'"Detayl bilgi i¢in bk. Kolot, B. (2022). Tiirk Destanlarinda Kurt. Istanbul: Ar1 Yayinlari.

660



Emine TAS

dontismesi olaylarma doniisiim (bigim degistirme, don degistirme “métamorphose”) olarak
adlandirilmaktadir (Boratav, 1994: 62). Saman, koruyucu ruhu olarak gordiigii hayvan ana
formuna biirtinerek (ki bu genellikle ay1, kurt, kus gibi hayvanlar olabilir), kurtulusu hedefler.
Islamiyet dncesi dénemde, zor durumda kalan bir veli, hayvan ana formuna veya kutsal kabul
edilen ongon formuna biiriinerek, genellikle bir hayvan sekline girip korunurdu. Bu, samanin
girdigi hayvan formunun koruyucu bir rol oynadigini gosterir. Zaman zaman da hayvanin
kendisi dogrudan velinin yerini alarak ona verilecek zarar1 engellerdi (Bayat, 2006: 163;
Kiictik, 2020: 108). Gok tiylii ve gok yeleli bir kurt bigimine biiriinmek, destan kahramaninin
yardimma kosma, ona kilavuzluk etme ve yol gosterme islevleriyle karsimiza ¢ikmaktadir
(Kolot, 2022: 84). Samanlarin, velilerin, evliyalarin bir keramet gosterme 6zelligi baglaminda
hayvan donuna biirlinme olay1, Manas Destant’nin ¢esitli varyantlarinda da goriilmektedir:

Ofi cagina karasa Sagina baksa, S
Kiyadan tiistii kirk kisi, Yamactan indi kirk kisi,
Kirk ¢iltendin 6zii eken, Kirk ¢iltenin (ermisin) kendisiymis,
Borii bolup kubulgan Borii  (Kurt) olup kiliga  giren,

At1 Aleykisalem 6zii eken,
Ozii turmak bereki

Karagan kara kozii eken,
Karigkir bolup kubulup,
Manaska colukkani ciirgonii

Adi Aleykisalem’in kendisiymis.

Kendisi olmak bir yana

Bakan kara goziilymiis.
Bozkurt donuna girip,
Manas’a gorlinmek ister...

(Karalayev, 2010: 248).

Karalayev’in anlattiminda kirklar “kurt siirlisii” halinde yer alirlar. Anlatida kirklar, kurt
stiriisii halinde giderken Manas ile karsilasirlar ve ona dua esliginde bir zirh armagan ederler.
Dualarinda, Manas’in Tanri’nin kulu olarak yaratildigi, bozkurdun ereni bir lider olarak
diinyaya geldigi anlatilir. Hem sultan hem kagan vurgulanarak, onun Tanrisinin buyruguyla
var edilmis kudretli bir bozkurt ve arslan oldugu ifade edilir. Savas meydaninda ise yirtict
hayvanlar ve kurtlar Manas’in yaninda yer alarak ona destek olurlar (Coruhlu, 2024: 231).
Kirklar inanci, genellikle manevi varliklar veya ermisler olarak kabul edilen kirk kutsal
kisinin varligina dayanir ve bu inang, ¢esitli ritiiel ve geleneklerde kendini gostermektedir.
Manas Destani’nin Saginbay Orozbakov’un bir varyantinda kurt, Islamlastirilmis bir
totem hayvan olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Manas bir giin kuzulari otlatmaya gittikleri sirada
karsilarma bir kurt ¢ikar. Ilk defa kurt géren Manas c¢ok sasirir. Yaninda gelen Cegebay’a
gordiigli hayvanin ne oldugunu sorar. Bunun iizerine kurt koyunlardan birini alir daga dogru
gotiirtir. Manas kuzunun kanindan iz siirer ve kurdun ardindan kosar. Manas kurdun bir
magaraya girdigini goriir ve o da magaraya girer. Magaranin i¢inde kurttan iz yoktur ve
iceride kirk kisi vardir. Bu kirk adam Manas’a bakarlar ve kuzunun kurt tarafindan
kapilmasindan korkmamasini, kuzuda bir iz veya yara olup olmadigini sorarlar. Onlar,
cocuga, heybetli gorlindiigiinii ve gazaya uygun yaratildigin1 soylerler. Ardindan kuzuyu
gostererek cocuga durumu anlatmaya baslarlar. Manas kuzuyu kapan kurdun tiiyiiniin gok
gibi oldugunu belirtir ve kurdun nerede oldugunu onlara sorar. Kirk gilindiir izlenen Manas’a,
Hizir {lyas’in onu takip ettigi sdylenir. Kirk gériinmez varlikla iligkili olarak kuzusuna dis izi
olup olmadigini incelemesi istenir. Kuzunun kuyrugunun kendileri tarafindan alindigi, bunun
Allah’m emri oldugu ve basarili bir hayat i¢in Allah’in tekliginin bilinmesi gerektigi
vurgulanir. Kirk kisi gormeden inanmanin goniil kirliligini giderdigi, Allah’in varligina
inanmanin 6nemine deginilir ve babasiz dogurmus demenin yaniltict oldugu belirtilir. Kirklar,
Manas’m Allah’a inanmas1 gerektigini sdylerler ve Islam’a davet ederler. Manas, kirk varliga
kendilerinin nasil “kurt” olabildiklerini, hangilerinin “kurt” oldugunu ve neden bos
birakildiklarini sorar: “Kurt olan hanginiz,/ Hangisi oldugunu sdyleyiniz?”’/ Hadi, gok kurt

661



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

olun goreyim,/ Dikkatimi daha sonra vereyim”. Onlar1 tanimak ve Allah’in onlar1 nereden
gonderdigini 6grenmek ister. Hizmet eden kirk varlik, Manas’in sorularina kahkaha atarak
giilerler. Bunun {izerine kirk varliklardan bir tanesi silkinip “gok borii (gok kurt, bozkurt)” ye
dontigmiistiir. Ardindan kirklar Manas’in yaninda bulunan Cegebay’a, “Kutu Bey” adini
verirler (Orozbakov, 2007: 161-169). Destanin ilerleyen kisimlarinda diisman saldirisina
ugramalar1 tlizerine Manas, ‘“Nereye gitti acaba,/ Kurt olan kirk kisi/ Nerdeler?” seklinde
diisiindiigii anda o kirk c¢ilten ortaya ¢ikar. Bu kirk ¢ilten onlara gék demir giyen askerler
ortaya ¢ikarir (Orozbakov, 2007: 207-211). Bu baglamda Kirgiz halki, kahramanlar1 Manas’in
Islam dinini kesfetmesinde bu kutsal hayvanin rehberlik ettigini belirtmek ister. Destandaki
kurt, dini bir kimlige biirlindiiriilmiis olmasina ragmen, Oguz Kagan Destani’ndaki gok yeleli
gok tiiylii kurtla benzer bir rol iistlenir. Oguz Kagan Destani’nda Tanri’nin sembolii olarak
yeryiiziine gelen bozkurt, burada Islam dinini yaymak i¢in miicadele eden kutsal zatlarin
kilavuzlugunu iistlenir ve Manas’a hak dini bulmasi konusunda rehberlik eder (Kolot, 2022:
95-96). Destanda bahadir Manas, bozkurt donuna girmis kirk ¢ilten tarafindan yogun bir dini-
mistik egitimden gegmistir. Bu egitim, yaradilisin dzellikleri, Allah'm sifatlar1 ve Islam'in
degisik boyutlar1 gibi konular1 kapsar. Egitim siireci kisa tutulmus; cilinkii bahadirin {istiin bir
kavrayisa sahip oldugu disiiniilmiistiir. Bu nedenle ek bir egitime gerek goriilmemistir.
Bahadir’in bu 6zelligi, onun kahramanligin1 ve inancini bir araya getirerek vatan topraklarini
korumasinda yeterli olmustur (Ceribas, 2024: 259). Anadolu sahasinda bulunan erenler ve
evliyalar, siklikla giivercin, turna ve ceylan gibi hayvanlarin suretine biiriiniirler. Manas
Destani’nda bu figiirlerin, totem ve Tiirkler tarafindan kutsal kabul edilen Gok Kurt’a
dontismeleri, Samanizm’in izlerinin devam ettigini de gostermektedir. Destanda gegen “kirk
cilten” ifadesi, Anadolu sahasinda “kirklar” inanci olarak bilinmektedir. Bu ifade, Anadolu’da
yaygin olan ve tarihsel kokenleri eski Tiirk inanglarina dayanan kirklar inancinin bir
yansimasidir. Manas Destani’ndaki “kirk ¢ilten”, kirklar inanc1 baglaminda manevi varliklar
veya ermisler olarak kabul edilen kirk kutsal kisiyi temsil eder ve bu inang, ¢esitli ritiiel ve
geleneklerde kendini gosterir.

Kirklar inanci Islam dini ile gelen olgudur ve tasavvufi bir terimdir. Magarada yine
hem Samanizm inancinda hem de Islam dininde karsimiza ¢ikmaktadir. Magara, yeniden
dogusu, anne karnini, 6liimden sonraki yasami, yeni kimlik kazanmanin, Tanri’ya agilan
kapiin semboliidiir. Ayn1 zamanda magara Tanriya acilan kapidir. Bu baglamda Manas’in
kuzusunu kapan kurdun pesinden gittiginde bir magaraya girmeleri ve Manas orada kirk
ciltenle karsilasmasi, ayn1 zamanda o kirklarin Manas’1 Islam’a davet etmesi hem Samanizm
inancinin hem de Islam dininin etkisinin oldugunu gostermektedir. Manas’in magaraya
girerek kirk ciltenle karsilagsmasi, her iki inancin etkisini yansitir. GOk kurt, Samanizm
inancinin oldugu donemlerde hayvan ata/ana olarak goriilmektedir. Ciinkii Goktiirkler
doneminde bir ¢ocugun savas sonrasinda tek kalmasi, bir disi kurdun onu alip magaraya
getirmesi ve disi kurt o cocuktan hamile kalip Tiirk halkinin atasi olarak kabul edilmesiyle
Manas’in magaraya gelerek kurt kiligina girmis kirk ciltenin onu Islam’a ¢agirmasi arasinda
da bir benzerligin oldugunu gostermektedir. Ciinkii ikisinde de magarada yeniden dogus ve
dirilis s6z konusudur. Manas Islam’1 segerek Kirgiz halkinin da o dine yonelmesi, islam’in o
toplumda dirilisini ifade etmektedir. Diger yandan Goktiirklerde de disi kurdun vasitasiyla
Tiirklerin yeniden dirilisini, yeniden dogusunu gerceklestirmektedir.

2. Tasvir ve Benzetme Unsuru Olarak Bozkurt

Tiirk destan kahramanlari, genellikle dogada tistiin 6zelliklere sahip olan ve bagimsiz
hareket edebilen yirtict canlilarla Ozdeslestirilmistir. Bori (kurt), arslan, kaplan, bars
(yolbars/tonga), biirkiit (kartal/lagin) ve sunkar (dogan, sungur, kirgi/sahin) gibi hayvanlar ve
kuslar hem karakterler hem de adlar olarak giiniimiize kadar kullanilagelmistir. Bu

662



Emine TAS

kahramanlar, doganin giicii ve 6zgiirliigiinii simgelemekte ve Tiirk mitolojisinin zenginligini
yansitmaktadir (Ozkan, 2009: 5).

Kurtlar, Orta ve I¢ Asya’nin hayvancilik ve avcilikla geginen topluluklari arasinda, en
cok korkulan hayvanlardan biri olarak kabul edilmistir. Bu hayvanlara, fiziksel gii¢leri ve
yirticilik 6zellikleri nedeniyle dogatistii giicler atfedilmis ve bu korkuyla karisik saygi, onlarin
anilmalarinda etkili olmustur. Bu topluluklar, kurtlari hem korku hem de saygi ile anarak,
onlar1 mitoloji ve kiiltiirel anlatilarinda 6nemli bir yere koymuslardir (Coruhlu, 1999: 111).
Bununla ilgili diger bir mesele, destan anlatilarinda kurdun yasam tarziyla insanin yasam sekli
arasinda biiyiik benzerlikler kurulmasidir. Bu baglamda kahramanin giiglii, cesur, kararli ve
fiziksel olarak siradan insanlardan farkli oldugunu gostermek amaciyla kurtla
Ozdeslestirilmistir. Diger yandan destanlarda ge¢en kahramanin kurda benzetilmesi, onlarda
var olan oOzelliklerin kahramana da aktarildigi diisiincesi yer alabilir. Bununla birlikte
yasanilan cografyada var olan en gii¢lii hayvanlarla kahramanlar arasinda bir iliski kuruldugu
gibi bu hayvanlar totem olarak secilmistir. Totem hayvanlar, topluluklarin kimlik ve
mitolojilerini sekillendirmede dnemli rol oynamis, kahramanlarin cesaret, gii¢ ve diger olumlu
Ozelliklerini temsil etmislerdir. Bu uygulama, insanlarin dogayla olan iligkilerini ve doganin
giiclinii sembolize etmek i¢in kullanilmistir.

Manas Destani’nda Manas’1 tasvir ederken kurdun bir uzvu veya bir 6zelligi benzetme
unsuru olarak kullanildigi goriilmektedir. Destanin bir varyantinda Manas su sekilde tasvir
edilir:

Kankor kok cal kan Manas, Kan dokiicli, gok yeleli (kdk borii), kanli
Manas,
(Karalayev, 2010: 1031).

Borii kostii, kuu murut Kurt gozli, kirca biyikli

kabilan tuugan Er Manas kaplan dogan Er Manas

(Radloff, 1995: 135).

Orozbakov’un varyantinda “gok yeleli” olarak ifade edilir. Buradaki gok yeleli, gok
kurt’a ait bir unsurdur. Radloff varyantinda ise Manas’in gozlerini anlatirken “kurt gozIi”
seklinde ifade edilmistir. S6zii edilen benzetmede Manas’in kurt gibi keskin gozlere sahip
oldugu vurgulanmaktadir.

Orozbakov’un Manas’in dogumunu anlattigi bir varyantinda Manas’in tasviri
kisminda, onun kulaklarini kurda benzetmistir:

Bil mii¢osii koriin6t. Giiclii yapist belli.

Colbors moyun, coon bilek, Kaplan boyun, kalin bilek,
Coorunu kalifi, tag clirok, Kaslar1 kalin, tas yiirek,

Cilma kabak, cildiz koz, Piiriizsiiz alin, y1ldiz goz,

Borii kulak, colbors tos Kurt kulakli, kaplan gogiisli,
Bolokeo tiirii bar eken! Cok farkli bir goriiniisli varmas.

(Orozbakov, 2007: 118-119).

Destanda gegcen bu tasvir Oguz Kagan’in diinyaya gelisinde, Oguz Kagan’1 tasvir
ederken de viicudu olaganiistii olarak anlatilmigtir. Ayaklar1 6kiiz ayag: gibi olan bu ¢ocugun
beli de kurt beli gibidir. Kurda atfedilen fiziksel dayamklilik, gii¢, ¢eviklik ve kuvvet gibi
nitelikler, destan kahramanimin ne kadar giiclii, saglam ve cevik olacagini gosterme amact
yatmaktadir. Manas’1 tarif ederken belirtilen “kurt kulakli” demesi, kahramanin keskin
duyulara ve tehlikeleri fark etme yetenegine sahip olacagini belirtirken, kaplan gogsii ise
giiclii ve cesaretli olacagini gosterir. Bu sekilde, kahraman siradan insanlardan farkli ve giiclii
bir figiir olarak resmedilir.

Destanda “Borii conduu kdybaatir” (Borii duruslu yigit bahadir) (Orozbakov, 2017c:
924) ifadesiyle betimlenen bahadir figiirii, kahramanin durusunun “bori” (kurt) ile
benzetilerek tasvir edildigini gostermektedir.

663



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Manas Destani’nin bir baska varyantinda ise “kurt”un cesaretli yonii, kahramanin
tasvirinde kullanilmistir:

Borii colduu bogolii. .. Borii cesaretli Bogolii. ..
(Orozbakov, 2017b: 1221).

“Coo boriisii er Manas...”, (Dilismanin boriisii Er Manas...); “Coo boriisii
Almambet...”, (Diismanin borlisii Almambet...); “Coo boriisii Er Sigrak/ Kacirip ¢ikti
betinen.”, (Diisman boriisti Er Sirgak/ Saldirip ¢ikti karsisindan.) (Orozbakov, 2017b: 556,
917; Orozbakov, 2017c: 214) ifadeleri, kahramanlarin destandaki 6nemini ve olaganiistii
niteliklerini vurgulayan benzetme unsurlardir. Ilk ifade de adi gegen isimlerin, dostlari
tarafindan cesur ve kahraman olarak goriilmesini, ayn1 zamanda diigmanlarinin bile onun
giiciinii ve cesaretini kabul ettiklerini gdsterir. Onlarin hem dostlarinin hem de diismanlarinin
gdziinde biiytik bir lider ve savasci oldugunu bu ifadeler yansitir.

Manas’a annesi 6giit verirken, oglana diismani “kurt” olarak ifade etmistir:

Tentek uulum, ofiboy kal, Yaramaz oglum, diizelmeyeceksin,
Ceti bori bir koydu Yedi kurt bir koyuna
Talasa tarpin koyobu, Talas’ta saldirsa olur mu,
Ceti mif kisi kirk candi Yedi bin kisi kirk cam
Sabasa tarp1 koyobu? Déovse olur mu?

(Karalayev, 2010: 184-185).

Toguz bori bir koydu Dokuz kurt bir koyunu

Talasa tarpin koyobu, Talas’ta parcalasa olur mu,
Tolgon kitay az curttu Genis Cinli az yurtlu

Sabasa tarpin koyobu, Déoverse olur mu,

Kalin kitay, tiiptiili curt Kalabalik Cinli, koklii bir topluluk
Buga katilgan kisi ofiobu? Buga’ya katilan kisi diizelir mi?

(Karalayev, 2010: 28).

Orneklerden anlasilacag: iizere diismanlar, kurda benzetilirken, koyunlarda Kirgizlar’1
ifade etmektedir. Yine “yedi” veya “dokuz” sayisiyla ifade edilmistir. Bu sayilar Tiirk
mitolojisinde kutsal olarak kabul edilen ve evreninde katlarin1 sembolize eden formel
sayilardandir. Metinde kurtlar, bireysel giicsiizliik veya zayifliga karsi kolektif bir tehdit
olarak betimlenmistir. Kurt burada bireysel veya toplumsal saldirganligi, kaotik bir diizeni
sembolize edebilir. Ayn1 zamanda koyun veya koyun siiriisii, genelde baris¢il ve masum bir
toplumu simgeler. Ancak kurtlarin saldirisina ugrayan koyun siiriisii, adalet arayisina bir
gonderme olabilir. Kurt, Tiirk kiiltiirii ve mitolojisinde genellikle gii¢lii, koruyucu ve kutsal
bir sembol olarak goriiliir. Ancak bu destanda kurt, yikic1 ve tehditkar bir varlik olarak
gosterilmis.

Manas Destani’nin ¢esitli varyantlarinda Manas’in “kirk yigidini” ifade ederken “kirk
kurt” benzetmesi yapilmisgtir:

Coo degende siiylingon Diisman dediginde sevinen
Manas kandin kirk bori Manas Han’1n kirk boriisii
Baar1 kiraan tegiz er, Hepsi yigit, esit er,

Baari katar egiz er. Hepsi birlikte ikiz er.

(Karalayev, 2010: 716).

Cimgik ugpas kefi saydan Kus u¢maz genis vadiden
Tozofiun tooday buraltip, Tozunu dag gibi savurarak,
Tooday bolgon kirk borii Dag gibi olan kirk borii (kurt)

664



Emine TAS

Toktolboston curatip, Durmaksizin kosarak,
Beldi bekem buungan, Belini sikica baglamas,
Beren Manas kok caldin Yigit Manas, gok yeleli
Taalayina tuulgan, Talihli dogmus,

Bettesip ¢iga coo kelse, Diisman ortaya ¢iksa,
Sala ciirgen ¢uulgan. Etrafinda dolasan kargasa.

(Karalayev, 2010: 718).

Tuura cagin karasafi — Sag yanina bakarsan -

Ag aykirik, kuu siiroon Keskin ¢i1glik, sevingli tezahiirat

Manas kandin kirk bori Manas hanin kirk boriisii

Kitayga sald1 cofi diirb66n Cin’e biiylik bir kargasa saldi.
(Karalayev, 2010: 732).

Ataganat, kirk ¢oro, Ah, kirk yoldas,

Kirkii kirk cerden kelgen borii elef, Kirkimiz kirk yerden gelen kurtlardi,

Kiraanii Manas bar bolso, Kahramaniniz Manas varsa,

Kiyalan1 buzar ser elen! Zorlu diisman1 bozan aslanlardiniz!

(Karalayev, 2010: 1327).

Orneklerde Manas’in hem kendisi hem de askerleri/yigitleri, “bérii” olarak ifade
edilmektedir. Dede Korkut anlatilarinda gecen “kirk yigit”, burada “kirk bori” seklinde
gecmektedir. Kahramanlarin “bori” (kurt) ile 6zdeslestirilmesi, hayvanin giicli, kuvveti,
cesareti ve Tirk kiiltiirinde kutsal bir hayvan-ata olarak kabul edilmesinden
kaynaklanmaktadir. Aynm1 zamanda “Kirk kurt”, Manas'in etrafindaki kirk yigidin bireysel
degil kolektif bir gii¢ olusturdugunu vurgular. Kurtlar siirii olarak hareket eden, disiplinli ve
giiclii hayvanlardir. Bu, yigitlerin Manas etrafindaki uyum ve sadakatlerini temsil eder.
Manas, “kirk kurt”un lideri olarak kurt siiriisiiniin lideri gibi goriiliir. Kurtlar, dogada hem
koruyucu hem de saldirgan 6zellikleriyle bilinir. Bu baglamda, Manas da halkini koruyan bir
lider olarak tasvir edilir. "Kirk kurt", diisman i¢in gii¢lii ve korkutucu bir rakip olarak tasvir
edilir. Cin gibi giiclii bir rakibe kars1 olusturulan bu kolektif birlik, zafer kazanabilecek bir
yapiy1 simgeler. Kurtlar, Tiirk ve Kirgiz mitolojisinde kutsal bir yer tutar. Tiirk destanlarinda
kurda “bozkurt” sifatt verilir ve ozgiirligiin, yiiceligin bir sembolii olarak goriiliir. Bu
benzetme, Manas’in ve yigitlerinin 6zgiirliikk ve bagimsizlik miicadelesine génderme yapar.

Kahramanlar kurda ve kurdun bazi uzuvlarma benzetildigi gibi kahramanlarin
kullandig1 bazi nesneler veya aletlerde kurdun bazi uzuvlarma benzetilmektedir. Ornegin,
destanda “borii dilli” kavramlari birkag yerde gectigi goriilmektedir:

Olérman Burut, sirgak kul, Inatc1 Kirgiz, uyanik kul,
Borii til ayza sunayin, Borii  dilli  (sivri dilli) mizrak sunayim,
Biriktirip Manaska Birlestirip Manas’a,
Ort 6¢konddy kilayn! Atesi sOndiirmiis gibi olayim!”
(Karalayev, 2010: 1513).

Borii tildiii sir nayza Kurt agizli, parlak mizrak,
Ay tiygendey carkirap, Ay degmis gibi parlayarak,
Cebeden murun cetti emi, Okdan 6nce degdi hemen...

(Karalayev, 2010: 1567).

3) isim Baglaminda Bozkurt

665



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Tiirkler, gecmisten giiniimiize kadar isme ayri bir 6nem vermektedir. Tirk kiiltiir
tarihine baktigimizda, eski donemlerden giinlimiize kadar ad verme geleneginde hayvanlar ve
bitkilerin 6nemli bir rol oynadig1 goriilmektedir. Tiirklerin yagam bi¢imi ve gevresel kosullar
adlarina da yansimis, dogayla i¢ ice yasayan Tirkler, ¢evrelerindeki bitki ve hayvanlari
gbzlemleyerek cocuklarina isim olarak vermislerdir. Tiirk kiiltiir ve mitolojisinde 6nemli bir
yere sahip olan hayvanlardan biri de kurttur. Kisi, yer, kavim ve boy adlarinda sikca
karsilasilan kurt, ad verme geleneginde 6nemli rol oynamistir (Kolot, 2022: 109-110).

Cesitli Tiirk boylarinda kurt, kisi adi1 olarak kullanildigi orneklerine rastlanmaktadir.
Kurt, pek ¢cok metinde kétii ruhlar1 uzaklastiran ve ¢ocuklari koruyan bir figiir olarak goriiliir.
Ozbekler, ‘Borige tisletis” adini verdikleri bir merasimde, sik sik ¢ocugunu kaybeden
ebeveynlerin bebeklerinin kurdun kafatasina sembolik olarak digletildigi bir ritiiel
gerceklestirirler. Inanca gdre, bu merasimden sonra 6liim bebege yaklasamaz. Bu ritiielden
sonra hayatta kalan ¢ocuklara Ozbekler, Boriitas veya Boriigiil gibi isimler verirler (Giiltepe,
2015: 518-519). Giiney Tiirkmenistan’da da 6liim bebekten uzak olsun diye “Boru Han,

Boru Nisa, Boru Nisan, Boriican gibi kiz isimleri ve Boru, Boriibey, Borciibek,
Cinborii gibi erkek isimlerine” tesadiif edilmektedir (Kalafat, 2006: 163). Tiirklerde kurdun
koruyuculuk 6zelliklerinin yaninda bindigi iizere totem bir hayvandir. Tatar Tirklerinde de
kisi isminde totem baglamimda “borii/kurt” adimi koymaktadirlar. Ornegin, “Kurt, Kurtay,
Kurtas, Kaskar, Kaskarbay, Can, Canbay, Canis, Biiri, Baybiiri, Biiribay, Biirikey, Biirihan,
Biirig” gibi isimler bunlardan bir kacidir (Alkaya, 2001: 7). Kirim Tatar Tiirkleri arasinda
kahramanlik, kuvvet ve cesaretin sembolii olan hayvan adlar1 ¢ocuklara verilir. Kurt ile ilgili
verilen isimler arasinda ise “Kurt, Kurtali, Kurtmemet, Kurtosman, Kurtseyit” bulunur (Giil,
2006: 188). Kazak ve Kirgiz Tiirkleri, cocuklar1 kétii ruhlardan ve nazar degmesinden
korumak amaciyla onlara Tilki, Kun, Kurtcebe gibi isimler vermektedirler (Kalafat, 2006:
162). Kirgiz Tiirklerinde ise, kurt ile ilgili isimler arasinda “Borii, Boriibay, Boriikul, Boriibek
vs.” bulunur (Kolot, 2022: 110). Bu baglamda Kirgiz Tiirklerinin Manas Destani’nda da kisi
isimlerinde “borii”’niin gectigi goriilmektedir.

Manas Destan’nin Radloff varyantinda “bori” kisi isimleri olarak gegctigi
goriilmektedir. Bok-Murun ve Kdzkaman boéliimlerinde Manas kirk yigidine seslenirken,
“Boriiniin uulu Boriigim” (Borii’niin oglu Bortictim) (Radloff, 1995: 139, 181) seklinde gecen
ifadelerde borii kisi isminde yer almaktadir. Yine ayni varyantta Bok-Murun boliimiinde Er
Kosoy Han’in sozlerinde “Alp-bori ile giliresirken/ gliciim yetismez olmustu” (Radloff, 1995:
130) ifadelerinde kahramanin adinda “borii” adinin gegtigi goriilmektedir.

Manas Destani’nin Karalayev varyantinda Bakay isminin 6niinde “Borii” admin yer
aldig1 goriilmektedir:

Bo6tongo clirso canibar, Ozel bir sekilde dolassa canavar,
Borii Bakay kabilan — Borii (Kurt) Bakay pars gibi -
Tuygun da usol, bel da usol, Dogan da o, bel de o,
Tuybagand1 tuyguzgan Fark etmeyeni fark ettiren
Tuygun Bakay er da usol. Dogan Bakay yigidi de o.

(Karalayev, 2010: 634).

Kisi ad1 olarak dogrudan “Kok Borii” olarak destanda yer almaktadir:

Atoynok menen Kokbori Atoynok ile Kokborii

Arslan Manas cokorii. Arslan Manas askeri.
Kokbori uulu Kokkoyon, K6kborii oglu Kékkoyon,
Murun 6tiip ketiptir Onceden yasamis gecmis
Kirgizdan ¢ikkan kdp oyon... Kirgiz’dan ¢ikt1 ¢ok bahadir...

(Orozbakov, 2017b: 528).

666



Emine TAS

Diger yandan Manas Destani’nda kisi isminin yaninda atin adi olarak da “Borii”niin
gectigi  Ornegine rastlanmaktadir. Manas Destani’nin Radloff varyantinda su sekilde

gecmektedir:

Kok-boriinii mindi, K06k-borii atina bindi,
cilkini imerip keldi deyt. at stiriilerini eve siirdii.
Kok-boriidoy kiiliiktii Yiirtik at1 Kok-bori ‘yii
basa catip ald1 deyt. giizelce oOrttii.

(Radloff, 1995: 232).

Bu varyantta, kahraman Manas’in ati “Kok-bori” 6nemli bir yer tutar. “Bori”
kelimesi, Tiirk mitolojisinde ve kiiltiiriinde giiclii, cesur ve koruyucu bir figiirli, yani kurdu,
temsil eder. Destanin bu kisminda, Manas’in atiyla olan bagini ve atin kahramanlik
yolculugundaki roliinii vurgular. Atin adi1 olan “Kok-borii”, sadece bir hayvan ismi olmaktan
Ote, Manas’1n cesaret ve giic sembolii olarak atin1 gérmesini de ifade eder. Bu anlatim, Manas
Destani’nda kurdun ve kurtla iligkilendirilen atin, kahramanlik ve giic kavramlariyla i¢ ice
gectigini gosterir. Manas, Kok-borii ile birlikte sadece fiziksel glic degil, ayni zamanda
sembolik bir gili¢ de tasir; kurt gibi sadik, giiclii ve koruyucu bir dost olarak destanda yerini
alir.

Manas destaninda, sadece kahramanlarin isimlerinde degil, ayn1 zamanda cografi
bolgelerin isimlerinde de “borii” kelimesine rastlanmaktadir. Destanda su sekilde
rastlanmaktadir:

Toguz colduil toomu Dokuz yolun kavsagi

Borii-Koydun ¢arkina... Borii-Koy’un ¢evresine

(Karalayev, 2010: 385).

Arslan Manas, Acibay, Arslan Manas, Acibay,
Borii colduu kirk baatir Borii (Kurt) yolunda kirk bahadir
Takir kirip tastadi. Tamamen yok etti.

(Karalayev, 2010: 737).

Kirgin bolboy bopb66do Kiyim olmadan, masumiyetle,
Borii colduu kankordun Bori (Kurt) yolundaki  kan
Kaalaganin bereyin! dokiiciiniin

Istedigini vereyim!
(Karalayev, 2010: 815).

Bu, kurdun destandaki énemine ve kiiltiirel degerine isaret eder. Orneklerde goriildiigii
lizere Manas’in diigmanlartyla savastigi alanlardan biri olan ve “borii” adimi tagiyan bolge,
savasin siddetini ve kahramanligin merkezi olma niteligini vurgular. Bu, ayni zamanda
destanin anlatildig1 toplumlarda kurdun sadece bir hayvan olarak degil, ayn1 zamanda
koruyucu ve gii¢lii bir sembol olarak kabul edildiginin gostergesidir.

Sonuc¢

Tirklerin yasam sartlar1 ve yasadigi cografya geregi kurt, hayatlarinda 6nemli bir yer
edinmistir. Bu durumda kurt, Tiirklerin yasamlarinda cesitli rollerle yer edinmistir. Sozii
edilen rollerden birisi de kendi soylarinin kurttan geldigi; diger bir ifadeyle kurttan tiiredigi
inanci baglaminda onu hayvan ata/ana olarak kabul etmeleridir. Diger yandan kurdun fiziki ve
karakteristik Ozellikleri, sOzlii anlatilarda benzetme unsuru ve tasvir unsuru olarak
kullanilmistir. Bununla birlikte kurt, kahramana kilavuzluk ederek ona miicadelelerinde hem
yardimc1 olmus hem de en yakin arkadasi olmustur. S6zii dilenler disinda kurt 1s1k hiizmesi
halinde gokten geldigine inanilarak ona tanrisal bir misyon yiiklenmistir. S6zii edilen bilgiler

667



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

15181inda Manas Destani’nin dort varyanti Sagimbay Orozbakov’a, bir varyant1 da Radloff’a,
bir varyanti da Sayakbay Karalayev’e ait olan toplam alt1 varyanti iizerinden “Kok
Borii/Bozkurt” ile ilgili tespitler yapilmistir. Yapilan incelemeler sonucunda Bozkurt, “don
degistirme unsuru”, “tasvir ve benzetme unsuru” ve “kisi, hayvan ve bodlge ismi olmas1”
baglaminda degerlendirilmistir. Bozkurt Manas Destani’nda da kilavuzluk roliiyle yer
almistir. Fakat burada Manas’in Islam’a yonelmesinde seklinde gok yeleli kurt, islam’mn
rehberi olarak karsimiza ¢ikar. Burada Samanizm ve Islam arasinda koprii kuran bir anlatim
olusturmustur. Diger yandan Kirk ciltenin kurt suretine biirlinerek Manas’a gelmesi, Tiirk
mitolojisinin eski animistik unsurlartyla Islam mistisizmin birlesimini destana yansitmasi
olarak karsimiza ¢ikmistir. Samanlar ve veliler, korunmak ve kurtulus bulmak i¢in hayvan
formlarina biiriiniirler. Burada da Orozbakov’un ve Karalayev’in varyantinda kirk c¢iltenin
girdigi bozkurt formu, koruyucu bir rol iistlenmistir. Diger yandan kurt benzetme unsuru
olarak da kullanilmistir. Manas’in kulagimin kurda, boyunun kaplana benzetilmesi,
kahramanin fiziksel dayaniklilik, giic ve ceviklik gibi 6zelliklerinin 6n plana ¢ikarilmasim
saglar. Bu tiir benzetmeler, Manas’in siradan insanlardan farkli ve {istiin bir figilir oldugunu
gosterir. Aynt zamanda Manas ile birlikte onun yigitlerinin “borii” (kurt) olarak tasvir
edilmesi, kahramanlarin cesaretli, gii¢lii ve liderlik 6zelliklerine sahip oldugunu gdsterir. Bu
benzetmeler, Manas ve yigitlerinin diigmanlarina kars1 gosterdikleri cesareti ve liderligi
yansitir. Destanda, Manas’in diigmanlar1 da siklikla kurtlara benzetilir. Ozellikle, “yedi kurt
bir koyunu” veya “dokuz kurt bir koyunu” gibi ifadelerle diismanlar gii¢lii ve tehlikeli
varliklar olarak tasvir edilirken, Kirgizlar koyunlarla temsil edilir. Destanda, kahramanlarin
kullandig1 nesneler ve aletler de kurdun bazi uzuvlarma benzetilir. Ornegin, “bérii dilli”
mizrak gibi ifadeler, kahramanlarin silahlarinin keskin ve etkili oldugunu vurgular. En son
inceledigimiz baglik ise, kurdun isim baglaminda verilmesidir. Tiirklerin ad verme
geleneklerinde hayvanlardan 6zellikle kurt, 6nemli bir rol oynamaktadir. Manas Destani’nda
da “borii” kisi isimlerinde gegmektedir. Radloff, Karalayev ve Orozbakov varyantlarinda borii
kisi isimleri olarak kullanilmistir. Manas Destani’nda, kahramanlarin at isimlerinde de “borii”
kullanilmistir. Ornegin, Manas’1n at1 “Ko6k-borii” olarak adlandirilmis ve bu isim, kahramanin
atiyla olan bagmi ve atin kahramanlik yolculugundaki roliinii vurgulamistir. Manas
Destani’nda, cografi bolge isimlerinde de “borii” kelimesine rastlanmaktadir. Bu isimler,
savasin siddetini ve kahramanligin merkezi olma niteligini vurgular. Sonug¢ olarak kurt,
sadece bir hayvan olarak degil, aym1 zamanda koruyucu, gii¢lii ve cesur bir sembol olarak
Tiirk kiiltliri ve mitolojisinde yerini almistir.

KAYNAKCA

Alkaya, Ercan (2001), “Tatar Tiirklerinin Kullandig1 Tiirkce Kisi Adlari Uzerine Bir
Degerlendirme”,

Firat Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C:11, S:1, s. 1-25.

Bang, Wilhelm ve Arat, Resid Rahmeti (1936), Oguz Kagan Destant, Istanbul, Burhaneddin
Basimevi.

Bayat, Fuzuli (2006), Ana Hatlariyla Tiirk Samanlig1, Istanbul, Otiiken Yayinlari.

Bayat, Fuzuli (2007), Tiirk Mitolojik Sistemi (Ontolojik ve Epistemolojik Baglamda Tiirk
Mitolojisi) I, Istanbul, Otiiken Nesriyat.

Boratav, Pertev Naili (1994), 100 Soruda Tiirk Folkloru (Inamislar, Tére ve Torenler,
Oyunlar), Istanbul, Gergek Yayievi.

Coruhlu, Yasar (1999), Tiirk Mitolojisinin ABC si, Istanbul, Kabalc1 Yayinlar1.

Coruhlu, Yasar (2024), Bir Tiirk Ikonu Bori-Tiirk Sanati, Mitolojisi ve Geleneklerinde “Kurt”
Imgesi, Istanbul, Otiiken Yaynlar1.

Ceribag, Mehmet (2024), “Sagimbay Orozbakov ve Manas Destan1 (Destanin Baglangi¢
Béliimleri Uzerine Kiiltiirel Bir Tahlil Denemesi)”, Tiirkliik Bilimi’'ne Adanmis Bir

668



Emine TAS

Omiir Prof. Dr. Ismet Cetin’e Armagan, C.l, Ankara, Tiirk Kiiltiiri Arastirma
Enstitiisti Yayinlari, s.243-262.

Giil, Biilent (2006), “Hayvan Adlar1 ile Kurulan Tiirk ve Mogol Kisi Adlart”, Tiirkbilig, S: 12,
s. 85-191.

Giiltepe, Necati (2015), Tiirk Mitolojisi Yeni Arastirmalar Isiginda, Istanbul, Resse Yayinlar.

Kalafat, Yasar (2006), Dogu Anadolu’da Eski Tiirk Inanglarmm Izleri, Ankara, Babil
Yayinlar.

Karalayev, Sayakbay (2010), Manas Sayakbay Karalayevdin Varianti, Der. A. Jaynakova, A.
Akmataliev, Biskek.

Kolot, Berna (2022), Tiirk Destanlarinda Kurt, Birinci Baski, Istanbul, Ar1 Yayinlari.

Korkmaz, Esat (2008), Ansiklopedik Eski Tiirk Inanglar: ve Samanizm Terimleri Sozligii, 2.
Baski, Istanbul, Anahtar Kitaplar Yaymevi.

Kiiciik, Mehmet Alparslan (2020), “Orta Asya’dan Anadolu’ya Tiirk Geleneginde 'Don
Degistirme", Bilig-Tiirk Diinyast Sosyal Bilimler Dergisi, S:94, s. 97-122.

Orozbakov, Sagmbay (2017a), Manas Sagimbay Orozbak Uulu Varyanti, C:1, istanbul.

Orozbakov, Sagmbay (2017b), Manas Sagimbay Orozbak Uulu Varyanti, C:2, Istanbul.

Orozbakov, Sagmbay (2017¢), Manas Sagimbay Orozbak Uulu Varyanti, C:3, istanbul.

Orozbakov, Saginbay, Musayev, S., Akmaraliyev, A. A. (2007), Kirgiz Destanlari 6- Manas
Destani, C:6, Ankara, Tiirk Dil Kurumu Yaynlari.

Ozkan, Isa (2009), “Ergenekon Destam1 Hakkinda”, Tiirk Yurdu Dergisi, C:29, S:265, s. 43-
47.

Radloff, Wilhelm (1995), Manas Destan: Kirgiz Tiirkcesi Metin-Tiirkiye Tiirkgesi, cev. Emine
Giirsoy — Naskali, Birinci Baski, Ankara, Tiirksoy Yayinlari.

Veyis, Sedat (2014), 100 Soruda Ilkellerde Din, Biiyii, Sanat, Efsane, 11k Baski, Ankara,
BilgeSu Yaymlari.

669



XII. Uluslararas: Tiirk Diinyasi Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 7 Nigde

670



