
MANAS DESTANINDA KÖK BÖRÜ (BOZKURT)

Emine TAŞ*

Özet:  Bozkurt, Türk mitolojisinde ve destanlarında türeyiş sembolü olarak hayvan-ana/ata bağlamında 
önemli  bir  yer  tutar.  Bu  bağlamda Bozkurt,  soyun  kutsallığını  ve  ataların  devamlılığını  temsil  eder. 
Örneğin, Göktürklerin köken mitolojisinde kurt, Türklerin atası olarak kabul edilir ve soyun başlangıcını  
simgeler. Bozkurt hem fiziksel hem de metaforik anlamda birçok rolde yer alır ve bu çok yönlü sembolik  
işlevleri, Türk mitolojisi ve destanlarındaki merkezi rolünü ve topluluk kimliğindeki önemini vurgular. 
Bozkurt,  don değiştirme ritüellerinde de önemli  bir  rol  oynar.  Şamanlar ve kahramanlar kurt  donuna 
bürünerek korunma amacı yatmaktadır. Böylece bozkurt, koruyucu ve rehberlik eden bir sembol hâline de 
gelir. Bozkurt, Türk ad verme geleneğinde önemli bir yere sahiptir. Kurt, kötü ruhları uzaklaştıran ve 
çocukları  koruyan  bir  figür  olarak  görülür  ve  çocuklara  verilen  isimlerde  sıkça  kullanılır.  Örneğin, 
Özbekler’de  Börütaş,  Börügül  gibi  isimler  bu  geleneği  yansıtır.  Bozkurt,  destan  kahramanlarının 
tasvirinde sıkça kullanılan bir benzetme unsurudur. Kahramanların fiziksel özellikleri ve cesaretleri kurt 
gibi hayvanlarla karşılaştırılarak vurgulanır. Örneğin, Manas Destanı’nda Manas’ın keskin gözleri “kurt  
gözlü” olarak tanımlanır. Bozkurt, kahramanların zor zamanlarında rehberlik eder ve onlara doğru yolu 
gösterir. Manas Destanı’nda, Bozkurt’un Manas’a rehberlik ederek onu İslam’a yönlendirmesi bu işlevin 
bir örneğidir. Bozkurt’un çok yönlü sembolik işlevleri, Türk kültürü ve mitolojisinde derin bir anlam taşır  
ve  destanların  kahramanlarının  güç,  cesaret  ve  rehberlik  niteliklerini  vurgulamak  için  kullanılır.  Bu 
bağlamda, Manas Destanı’nın çeşitli varyantlarında Bozkurt’un geçtiği yerler tespit edilerek, bu sembolik 
işlevlerin nasıl ortaya çıktığı ve destandaki rolü işlevsel halk bilimi kuramı bağlamında yorumlanacaktır.
Anahtar Kelimeler: Kök Börü (Bozkurt), Don Değiştirme, Tasvir ve Benzetme, Ad Alma.

Kök Börü (Bozkurt) In Manas Epıc

Abstract: Bozkurt has an important place in Turkish mythology and epics as a symbol of descent in the 
context  of  animal-mother/father.  In  this  context,  Bozkurt  represents  the  sanctity  of  lineage  and  the 
continuity of ancestors. For example, in the origin mythology of the Göktürks, the wolf is considered the  
ancestor of the Turks and symbolizes the beginning of the lineage. Bozkurt appears in many roles, both 
physically and metaphorically, and these multifaceted symbolic functions emphasize its central role in 
Turkish mythology and epics and its importance in community identity. The wolf also plays an important 
role in the rituals of changing underwear. Shamans and heroes take on the wolf's body for the purpose of  
protection.  Thus,  the  grizzly  wolf  becomes  a  symbol  of  protection  and  guidance.  Bozkurt  has  an 
important place in the Turkish naming tradition. The wolf is seen as a figure that drives away evil spirits  
and protects children, and is frequently used in the names given to children. For example, names such as 
Börütaş, Börügül in Uzbeks reflect this tradition. The wolf is a frequently used element of simile in the  
depiction of epic heroes. The physical characteristics and courage of heroes are emphasized by comparing 
them with animals such as wolves. For example, in the Manas Epic, Manas' sharp eyes are described as 
“wolf-eyed”. Bozkurt guides the heroes in difficult times and shows them the right path. In the Manas 
Epic, Bozkurt's guiding Manas and leading him to Islam is an example of this function. The multifaceted 
symbolic functions of Bozkurt have a deep meaning in Turkish culture and mythology and are used to 
emphasize the qualities of strength, courage and guidance of the heroes of epics. In this context, the  
places where Bozkurt appears in various variants of the Manas Epic will be identified and how these 
symbolic functions emerged and its role in the epic will be interpreted in the context of functional folklore 
theory.
Key Words: Kök Börü (Bozkurt), Frost Change, Depiction and Simile, Name Taking.

Giriş

Türk boylarının kültüründe hayvanlar çok önemli bir yer tutar. Birçok hayvan, farklı 
nedenlerle kutsal kabul edilir veya hayvan-ata olarak görülür. Bu anlayış, Türk mitolojisinde, 
günlük yaşamda ve hatta sanatta kendine geniş bir yer bulur.

Totemizm, Sedat Veyis Örnek’in tanımıyla, bir grup veya klanın mistik, büyülü (büyü, 
sihir, kut) ve akrabalık bağlarıyla bir hayvan, bitki türü veya nesneye bağlanmasını ifade eder 
(2014: 41). Hayvan-ata kavramı, bu tanımın bir parçası olarak değerlendirilebilir. Hayvan-ata, 
bir grup veya klanın atası olarak kabul edilen ve belirli özellikleri ve nitelikleri simgeleyen 
hayvandır. Bu kavram, totemizmin daha geniş bir yansımasıdır ve grup veya klanın kimliğini,  
ritüellerini ve sosyal yapısını belirler.

*Dr., Türk Halk Edebiyatı, eminetas5050@gmail.com



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

660

Türk mitolojisinde, türeme efsaneleri oldukça önemli bir yer tutar ve özellikle hayvan-
ana/ata tapımı ekseninde hayvandan türeme anlatıları öne çıkar. Bu anlatılar, Türk boylarının 
kültürel  ve  mitolojik  geçmişini  şekillendiren  önemli  unsurlardır.  Türeme  efsaneleri, 
toplulukların kimliğini, atalarını ve kutsal hayvanlarını anlamlandırma ve yüceltme çabasıdır. 
Türeme efsaneleri arasında en önemli hayvanlardan biri kurttur. Kurt, Türk mitolojisinde ve 
kültüründe önemli bir yere sahiptir  (Korkmaz, 2008: 151).  Fuzuli  Bayat’ın açıklamalarına 
göre,  bozkurt  ya  da  gök  börü  olarak  bilinen  kurt,  eski  Türklerde  Tanrıoğlu  olarak  kabul 
edilmiştir.  Kurdun  ismindeki  semboller,  özellikle  “gök”  veya  “boz”  rengi,  onu  doğrudan 
Tanrıoğlu statüsüne taşır. Bu renkler, kurtu gökyüzü ve kutsallıkla ilişkilendirir. Kurt, çeşitli 
mitolojik  sistemlerde  olduğu  gibi,  eski  Türklerde  de  Tanrı  tarafından  gönderilen  kutsal 
hayvan, kurtarıcı  kahraman, koruyucu ruh,  himayeci  ve atadır.  Göktürk Dönemi’nde,  kurt 
resmi olarak devletin sembollerinden biri olmuştur. Aşina boyu, bozkurdu kendi ana ataları 
olarak kabul edip, onu topluluklarının ecdadı ilan etmişlerdir. Bu dönemde, kurtun kutsallığı 
ve  koruyuculuğu  vurgulanmıştır.  Kurt  hem  devlet  sembollerinde  hem  de  toplumsal  yapı 
içinde önemli bir figür haline gelmiştir. Kurdun ata olarak işlev gördüğü köken mitlerinde 
çeşitli  örnekler  bulunmaktadır.  Örneğin,  Hun  döneminden  önce  Wu-sunları  anlatan  Çin 
yıllıklarında, bir kurdun emzirdiği Wu-sun hükümdarının oğlundan türeyen boy veya halk 
anlatılır.  Hükümdar  kızının,  ilah  olarak  kabul  edilen  veya  Tanrı  tarafından  gönderildiği 
düşünülen kurtla  evlenmesinden doğan ve Ti  diye adlandırılan Türk boyları,  bu mitolojik 
anlatıların  bir  başka  örneğidir.  Ayrıca,  Hunların  komşuları  olan  Kırgızların  ve  Türklerin 
ataları, on sekiz kardeşin içinde kurttan doğan en büyüğünün soyundan türemiştir (2007: 166, 
170, 172).

Bozkurt,  bilindiği  üzere  yol  gösterici  bir  misyon  yüklenmiştir.  Türk  mitolojisinde 
Bozkurt, Tanrı tarafından Türklere yol göstermek amacıyla gönderilen kutsal bir varlık olarak 
kabul edilir. Bu anlatı, Türklerin kutsal kurtla olan bağını ve onun koruyucu ve yol gösterici  
rolünü vurgular. En güzel örneklerinden biri, Uygur harfli Oğuz Kağan Destanı’nda yer alır. 
Oğuz  Kağan  Destanı,  Türk  mitolojisinin  en  önemli  eserlerinden  biridir  ve  Bozkurt’un 
kutsallığını ve Tanrı tarafından gönderildiğini anlatır. Destanda, Oğuz Kağan’ın çadırına tan 
vakti güneş gibi bir ışık hüzmesi girer. Bu ışık hüzmesinden gök tüylü ve gök yeleli büyük bir 
erkek kurt çıkar. Kurt, Oğuz Kağan’a yol gösterir ve onu zafere ulaştırır (Bang ve Arat, 1936: 
19).

Türk destanları incelendiğinde, Bozkurt figürü birçok sembolik ve işlevsel bağlamda 
öne çıkmaktadır. Bozkurt, türeyiş sembolü olarak hayvan-ana/ata bağlamında önemli bir rol 
oynarken, ayrıca don değiştirme ritüellerinde, bilgi aktarma ve sorma süreçlerinde, ad olma ve 
ad  alma  pratiklerinde,  benzetme  ve  tasvir  unsurları  olarak,  kılavuzluk  ve  yol  gösterme 
işlevlerinde belirgin şekilde karşımıza çıkar.1 Bozkurt’un bu çok yönlü sembolik işlevleri, 
onun Türk mitolojisi  ve destanlarındaki  merkezi  rolünü ve topluluk kimliğindeki  önemini 
vurgular.  Bu bağlamda,  Bozkurt’un  hem fiziksel  hem de  metaforik  anlamda çeşitli  roller 
üstlenmiştir. Bozkurt, hem ataların devamlılığı ve soyun kutsallığını temsil ederken, hem de 
kahramanlara  ve  topluluklara  yol  gösteren bir  rehber  olarak destanlardaki  yerini  alır.  Söz 
konusu  çalışmada  verilen  bilgilerden  yola  çıkarak  bir  tasnifleme  ve  inceleme  yoluna 
gidilmiştir. Manas Destanı’nın çeşitli varyantlarında, Kök Börü (Bozkurt)’un geçtiği yerler 
önce  tespit  edilmiş  olup,  ardından  da  tasnifleme  yapılmış  ve  işlevsel  halk  bilimi  kuramı 
bağlamında kurdun destandaki işlevleri yorumlanmıştır. 

1. Don Değiştirmede Bozkurt

İnsanların, hayvanların, bitkilerin ve cansız varlıkların temel özelliklerini kaybederek 
birbiriyle yer değiştirmesi; cansız varlıkların canlanması ve canlı varlıkların cansız maddeye 

11Detaylı bilgi için bk. Kolot, B. (2022). Türk Destanlarında Kurt. İstanbul: Arı Yayınları. 



Emine TAŞ

661

dönüşmesi olaylarına dönüşüm (biçim değiştirme, don değiştirme “métamorphose”) olarak 
adlandırılmaktadır (Boratav, 1994: 62). Şaman, koruyucu ruhu olarak gördüğü hayvan ana 
formuna bürünerek (ki bu genellikle ayı, kurt, kuş gibi hayvanlar olabilir), kurtuluşu hedefler. 
İslamiyet öncesi dönemde, zor durumda kalan bir veli, hayvan ana formuna veya kutsal kabul 
edilen ongon formuna bürünerek, genellikle bir hayvan şekline girip korunurdu. Bu, şamanın 
girdiği hayvan formunun koruyucu bir  rol  oynadığını gösterir.  Zaman zaman da hayvanın 
kendisi  doğrudan  velinin  yerini  alarak  ona  verilecek  zararı  engellerdi  (Bayat,  2006:  163; 
Küçük, 2020: 108). Gök tüylü ve gök yeleli bir kurt biçimine bürünmek, destan kahramanının 
yardımına koşma, ona kılavuzluk etme ve yol gösterme işlevleriyle karşımıza çıkmaktadır 
(Kolot, 2022: 84). Şamanların, velilerin, evliyaların bir keramet gösterme özelliği bağlamında 
hayvan donuna bürünme olayı, Manas Destanı’nın çeşitli varyantlarında da görülmektedir: 

S. 

Karalayev’in  anlatımında  kırklar  “kurt  sürüsü”  halinde  yer  alırlar.  Anlatıda  kırklar,  kurt 
sürüsü halinde giderken Manas ile karşılaşırlar ve ona dua eşliğinde bir zırh armağan ederler. 
Dualarında,  Manas’ın  Tanrı’nın  kulu  olarak  yaratıldığı,  bozkurdun  ereni  bir  lider  olarak 
dünyaya geldiği anlatılır. Hem sultan hem kağan vurgulanarak, onun Tanrısının buyruğuyla 
var edilmiş kudretli bir bozkurt ve arslan olduğu ifade edilir. Savaş meydanında ise yırtıcı 
hayvanlar ve kurtlar Manas’ın yanında yer alarak ona destek olurlar (Çoruhlu, 2024: 231). 
Kırklar  inancı,  genellikle  manevi  varlıklar  veya  ermişler  olarak  kabul  edilen  kırk  kutsal 
kişinin varlığına dayanır ve bu inanç, çeşitli ritüel ve geleneklerde kendini göstermektedir.

Manas Destanı’nın Sagınbay Orozbakov’un bir varyantında kurt, İslamlaştırılmış bir 
totem hayvan olarak karşımıza çıkmaktadır. Manas bir gün kuzuları otlatmaya gittikleri sırada 
karşılarına bir kurt çıkar. İlk defa kurt gören Manas çok şaşırır. Yanında gelen Çegebay’a 
gördüğü hayvanın ne olduğunu sorar. Bunun üzerine kurt koyunlardan birini alır dağa doğru 
götürür.  Manas  kuzunun  kanından  iz  sürer  ve  kurdun  ardından  koşar.  Manas  kurdun  bir 
mağaraya  girdiğini  görür  ve  o  da  mağaraya  girer.  Mağaranın  içinde  kurttan  iz  yoktur  ve 
içeride  kırk  kişi  vardır.  Bu  kırk  adam  Manas’a  bakarlar  ve  kuzunun  kurt  tarafından 
kapılmasından  korkmamasını,  kuzuda  bir  iz  veya  yara  olup  olmadığını  sorarlar.  Onlar, 
çocuğa,  heybetli  göründüğünü  ve  gazaya  uygun  yaratıldığını  söylerler.  Ardından  kuzuyu 
göstererek çocuğa durumu anlatmaya başlarlar.  Manas kuzuyu kapan kurdun tüyünün gök 
gibi olduğunu belirtir ve kurdun nerede olduğunu onlara sorar. Kırk gündür izlenen Manas’a, 
Hızır İlyas’ın onu takip ettiği söylenir. Kırk görünmez varlıkla ilişkili olarak kuzusuna diş izi  
olup olmadığını incelemesi istenir. Kuzunun kuyruğunun kendileri tarafından alındığı, bunun 
Allah’ın  emri  olduğu  ve  başarılı  bir  hayat  için  Allah’ın  tekliğinin  bilinmesi  gerektiği 
vurgulanır.  Kırk  kişi  görmeden  inanmanın  gönül  kirliliğini  giderdiği,  Allah’ın  varlığına 
inanmanın önemine değinilir ve babasız doğurmuş demenin yanıltıcı olduğu belirtilir. Kırklar, 
Manas’ın Allah’a inanması gerektiğini söylerler ve İslam’a davet ederler. Manas, kırk varlığa 
kendilerinin  nasıl  “kurt”  olabildiklerini,  hangilerinin  “kurt”  olduğunu  ve  neden  boş 
bırakıldıklarını sorar: “Kurt olan hanginiz,/ Hangisi olduğunu söyleyiniz?”/ Hadi, gök kurt 

Oñ cagına karasa
Kıyadan tüştü kırk kişi,
Kırk çiltendin özü eken,
Börü bolup kubulgan
Atı Aleykisalem özü eken,
Özü turmak bereki
Karagan kara közü eken,
Karışkır bolup kubulup,
Manaska colukkanı cürgönü

Sağına  baksa, 
Yamaçtan  indi  kırk  kişi, 
Kırk  çiltenin  (ermişin)  kendisiymiş, 
Börü  (Kurt)  olup  kılığa  giren, 
Adı Aleykisalem’in kendisiymiş.
Kendisi olmak bir yana
Bakan  kara  gözüymüş. 
Bozkurt  donuna  girip, 
Manas’a görünmek ister…

(Karalayev, 2010: 248).



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

662

olun göreyim,/ Dikkatimi daha sonra vereyim”. Onları tanımak ve Allah’ın onları nereden 
gönderdiğini öğrenmek ister. Hizmet eden kırk varlık, Manas’ın sorularına kahkaha atarak 
gülerler. Bunun üzerine kırk varlıklardan bir tanesi silkinip “gök börü (gök kurt, bozkurt)” ye 
dönüşmüştür.  Ardından  kırklar  Manas’ın  yanında  bulunan  Çegebay’a,  “Kutu  Bey”  adını 
verirler  (Orozbakov,  2007:  161-169).  Destanın  ilerleyen  kısımlarında  düşman  saldırısına 
uğramaları  üzerine  Manas,  “Nereye  gitti  acaba,/  Kurt  olan  kırk  kişi/  Nerdeler?”  şeklinde 
düşündüğü anda o kırk çilten ortaya çıkar. Bu kırk çilten onlara gök demir giyen askerler 
ortaya çıkarır (Orozbakov, 2007: 207-211). Bu bağlamda Kırgız halkı, kahramanları Manas’ın 
İslam dinini keşfetmesinde bu kutsal hayvanın rehberlik ettiğini belirtmek ister. Destandaki 
kurt, dinî bir kimliğe büründürülmüş olmasına rağmen, Oğuz Kağan Destanı’ndaki gök yeleli 
gök tüylü kurtla benzer bir rol üstlenir. Oğuz Kağan Destanı’nda Tanrı’nın sembolü olarak 
yeryüzüne gelen bozkurt,  burada  İslam dinini  yaymak için  mücadele  eden kutsal  zatların 
kılavuzluğunu üstlenir ve Manas’a hak dini bulması konusunda rehberlik eder (Kolot, 2022: 
95-96).  Destanda bahadır Manas, bozkurt donuna girmiş kırk çilten tarafından yoğun bir dini-
mistik eğitimden geçmiştir.  Bu eğitim, yaradılışın özellikleri,  Allah'ın sıfatları  ve İslam'ın 
değişik boyutları gibi konuları kapsar. Eğitim süreci kısa tutulmuş; çünkü bahadırın üstün bir 
kavrayışa  sahip  olduğu  düşünülmüştür.  Bu  nedenle  ek  bir  eğitime  gerek  görülmemiştir. 
Bahadır’ın bu özelliği, onun kahramanlığını ve inancını bir araya getirerek vatan topraklarını 
korumasında yeterli  olmuştur (Çeribaş, 2024: 259).  Anadolu sahasında bulunan erenler ve 
evliyalar,  sıklıkla  güvercin,  turna  ve  ceylan  gibi  hayvanların  suretine  bürünürler.  Manas 
Destanı’nda  bu  figürlerin,  totem  ve  Türkler  tarafından  kutsal  kabul  edilen  Gök  Kurt’a 
dönüşmeleri, Şamanizm’in izlerinin devam ettiğini de göstermektedir. Destanda geçen “kırk 
çilten” ifadesi, Anadolu sahasında “kırklar” inancı olarak bilinmektedir. Bu ifade, Anadolu’da 
yaygın  olan  ve  tarihsel  kökenleri  eski  Türk  inançlarına  dayanan  kırklar  inancının  bir 
yansımasıdır. Manas Destanı’ndaki “kırk çilten”, kırklar inancı bağlamında manevi varlıklar 
veya ermişler olarak kabul edilen kırk kutsal kişiyi temsil eder ve bu inanç, çeşitli ritüel ve 
geleneklerde kendini gösterir.

Kırklar inancı İslam dini ile gelen olgudur ve tasavvufi bir terimdir. Mağarada yine 
hem Şamanizm inancında  hem de  İslam dininde  karşımıza  çıkmaktadır.  Mağara,  yeniden 
doğuşu,  anne  karnını,  ölümden  sonraki  yaşamı,  yeni  kimlik  kazanmanın,  Tanrı’ya  açılan 
kapının sembolüdür. Aynı zamanda mağara Tanrıya açılan kapıdır. Bu bağlamda Manas’ın 
kuzusunu  kapan  kurdun  peşinden  gittiğinde  bir  mağaraya  girmeleri  ve  Manas  orada  kırk 
çiltenle karşılaşması, aynı zamanda o kırkların Manas’ı İslam’a davet etmesi hem Şamanizm 
inancının  hem  de  İslam  dininin  etkisinin  olduğunu  göstermektedir.  Manas’ın  mağaraya 
girerek  kırk  çiltenle  karşılaşması,  her  iki  inancın  etkisini  yansıtır.  Gök  kurt,  Şamanizm 
inancının  olduğu  dönemlerde  hayvan  ata/ana  olarak  görülmektedir.  Çünkü  Göktürkler 
döneminde bir  çocuğun savaş  sonrasında  tek  kalması,  bir  dişi  kurdun onu alıp  mağaraya 
getirmesi ve dişi kurt o çocuktan hamile kalıp Türk halkının atası olarak kabul edilmesiyle 
Manas’ın mağaraya gelerek kurt kılığına girmiş kırk çiltenin onu İslam’a çağırması arasında 
da bir benzerliğin olduğunu göstermektedir. Çünkü ikisinde de mağarada yeniden doğuş ve 
diriliş söz konusudur. Manas İslam’ı seçerek Kırgız halkının da o dine yönelmesi, İslam’ın o 
toplumda dirilişini ifade etmektedir. Diğer yandan Göktürklerde de dişi kurdun vasıtasıyla 
Türklerin yeniden dirilişini, yeniden doğuşunu gerçekleştirmektedir. 

2. Tasvir ve Benzetme Unsuru Olarak Bozkurt

Türk destan kahramanları, genellikle doğada üstün özelliklere sahip olan ve bağımsız 
hareket  edebilen  yırtıcı  canlılarla  özdeşleştirilmiştir.  Böri  (kurt),  arslan,  kaplan,  bars 
(yolbars/tonga), bürküt (kartal/laçin) ve şunkar (doğan, sungur, kırgı/şahin) gibi hayvanlar ve 
kuşlar  hem  karakterler  hem  de  adlar  olarak  günümüze  kadar  kullanılagelmiştir.  Bu 



Emine TAŞ

663

kahramanlar, doğanın gücü ve özgürlüğünü simgelemekte ve Türk mitolojisinin zenginliğini 
yansıtmaktadır (Özkan, 2009: 5). 

Kurtlar, Orta ve İç Asya’nın hayvancılık ve avcılıkla geçinen toplulukları arasında, en 
çok korkulan hayvanlardan biri  olarak kabul edilmiştir.  Bu hayvanlara,  fiziksel  güçleri  ve 
yırtıcılık özellikleri nedeniyle doğaüstü güçler atfedilmiş ve bu korkuyla karışık saygı, onların 
anılmalarında etkili  olmuştur. Bu topluluklar, kurtları  hem korku hem de saygı ile anarak, 
onları mitoloji ve kültürel anlatılarında önemli bir yere koymuşlardır (Çoruhlu, 1999: 111). 
Bununla ilgili diğer bir mesele, destan anlatılarında kurdun yaşam tarzıyla insanın yaşam şekli 
arasında büyük benzerlikler kurulmasıdır. Bu bağlamda kahramanın güçlü, cesur, kararlı ve 
fiziksel  olarak  sıradan  insanlardan  farklı  olduğunu  göstermek  amacıyla  kurtla 
özdeşleştirilmiştir. Diğer yandan destanlarda geçen kahramanın kurda benzetilmesi, onlarda 
var  olan  özelliklerin  kahramana  da  aktarıldığı  düşüncesi  yer  alabilir.  Bununla  birlikte 
yaşanılan coğrafyada var olan en güçlü hayvanlarla kahramanlar arasında bir ilişki kurulduğu 
gibi  bu  hayvanlar  totem  olarak  seçilmiştir.  Totem  hayvanlar,  toplulukların  kimlik  ve 
mitolojilerini şekillendirmede önemli rol oynamış, kahramanların cesaret, güç ve diğer olumlu 
özelliklerini temsil etmişlerdir. Bu uygulama, insanların doğayla olan ilişkilerini ve doğanın 
gücünü sembolize etmek için kullanılmıştır.

Manas Destanı’nda Manas’ı tasvir ederken kurdun bir uzvu veya bir özelliği benzetme 
unsuru olarak kullanıldığı görülmektedir. Destanın bir varyantında Manas şu şekilde tasvir 
edilir: 

Kankor kök cal kan Manas, Kan  dökücü,  gök  yeleli  (kök  börü),  kanlı 
Manas,
(Karalayev, 2010: 1031).

Börü köştü, kuu murut
kabılan tuuğan Er Manas

Kurt gözlü, kırca bıyıklı
kaplan doğan Er Manas

(Radloff, 1995: 135).
Orozbakov’un varyantında “gök yeleli” olarak ifade edilir. Buradaki gök yeleli, gök 

kurt’a ait bir unsurdur. Radloff varyantında ise Manas’ın gözlerini anlatırken “kurt gözlü” 
şeklinde ifade edilmiştir. Sözü edilen benzetmede Manas’ın kurt gibi keskin gözlere sahip 
olduğu vurgulanmaktadır.  

Orozbakov’un  Manas’ın  doğumunu  anlattığı  bir  varyantında  Manas’ın  tasviri 
kısmında, onun kulaklarını kurda benzetmiştir: 

Bil müçösü körünöt.
Colbors moyun, coon bilek,
Coorunu kalıñ, taş cürök,
Cılma kabak, cıldız köz,
Börü kulak, colbors töş
Bölökçö türü bar eken!

Güçlü yapısı belli.
Kaplan boyun, kalın bilek,
Kasları kalın, taş yürek,
Pürüzsüz alın, yıldız göz,
Kurt kulaklı, kaplan göğüslü,
Çok farklı bir görünüşü varmış.
(Orozbakov, 2007: 118-119).

Destanda  geçen  bu  tasvir  Oğuz  Kağan’ın  dünyaya  gelişinde,  Oğuz  Kağan’ı  tasvir 
ederken de vücudu olağanüstü olarak anlatılmıştır. Ayakları öküz ayağı gibi olan bu çocuğun 
beli de kurt beli gibidir. Kurda atfedilen fiziksel dayanıklılık, güç, çeviklik ve kuvvet gibi 
nitelikler, destan kahramanının ne kadar güçlü, sağlam ve çevik olacağını gösterme amacı 
yatmaktadır.  Manas’ı  tarif  ederken  belirtilen  “kurt  kulaklı”  demesi,  kahramanın  keskin 
duyulara  ve  tehlikeleri  fark  etme yeteneğine  sahip  olacağını  belirtirken,  kaplan göğsü ise 
güçlü ve cesaretli olacağını gösterir. Bu şekilde, kahraman sıradan insanlardan farklı ve güçlü 
bir figür olarak resmedilir.

Destanda “Börü conduu köybaatır” (Börü duruşlu yiğit bahadır) (Orozbakov, 2017c: 
924)  ifadesiyle  betimlenen  bahadır  figürü,  kahramanın  duruşunun  “börü”  (kurt)  ile 
benzetilerek tasvir edildiğini göstermektedir. 



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

664

Manas  Destanı’nın  bir  başka  varyantında  ise  “kurt”un  cesaretli  yönü,  kahramanın 
tasvirinde kullanılmıştır: 

Börü colduu bögölü… Börü cesaretli Bögölü…
(Orozbakov, 2017b: 1221).

“Coo  börüsü  er  Manas...”,  (Düşmanın  börüsü  Er  Manas...);  “Coo  börüsü 
Almambet...”,  (Düşmanın  börüsü  Almambet...);  “Coo  börüsü  Er  Sıgrak/  Kaçırıp  çıktı 
betinen.”, (Düşman börüsü Er Sırgak/ Saldırıp çıktı karşısından.) (Orozbakov, 2017b: 556, 
917;  Orozbakov,  2017c:  214)  ifadeleri,  kahramanların  destandaki  önemini  ve  olağanüstü 
niteliklerini  vurgulayan  benzetme  unsurlardır.  İlk  ifade  de  adı  geçen  isimlerin,  dostları 
tarafından  cesur  ve  kahraman olarak  görülmesini,  aynı  zamanda  düşmanlarının  bile  onun 
gücünü ve cesaretini kabul ettiklerini gösterir. Onların hem dostlarının hem de düşmanlarının 
gözünde büyük bir lider ve savaşçı olduğunu bu ifadeler yansıtır.

Manas’a annesi öğüt verirken, oğlana düşmanı “kurt” olarak ifade etmiştir: 
Tentek  uulum,  oñboy  kal,

Ceti  börü  bir  koydu
Talasa  tarpın  koyobu,
Ceti  miñ  kişi  kırk  candı
Sabasa tarpı koyobu?

Yaramaz oğlum, düzelmeyeceksin,
Yedi kurt bir koyuna
Talas’ta saldırsa olur mu,
Yedi bin kişi kırk canı
Dövse olur mu?
(Karalayev, 2010: 184-185).

Toguz börü bir koydu
Talasa tarpın koyobu,
Tolgon kıtay az curttu
Sabasa tarpın koyobu,
Kalıñ kıtay, tüptüü curt
Buga katılgan kişi oñobu?

Dokuz kurt bir koyunu
Talas’ta parçalasa olur mu,
Geniş Çinli az yurtlu
Döverse olur mu,
Kalabalık Çinli, köklü bir topluluk
Buga’ya katılan kişi düzelir mi?
(Karalayev, 2010: 28).

Örneklerden anlaşılacağı üzere düşmanlar, kurda benzetilirken, koyunlarda Kırgızlar’ı 
ifade  etmektedir.  Yine  “yedi”  veya  “dokuz”  sayısıyla  ifade  edilmiştir.  Bu  sayılar  Türk 
mitolojisinde  kutsal  olarak  kabul  edilen  ve  evreninde  katlarını  sembolize  eden  formel 
sayılardandır.  Metinde  kurtlar,  bireysel  güçsüzlük  veya  zayıflığa  karşı  kolektif  bir  tehdit 
olarak betimlenmiştir. Kurt burada bireysel veya toplumsal saldırganlığı, kaotik bir düzeni 
sembolize edebilir. Aynı zamanda koyun veya koyun sürüsü, genelde barışçıl ve masum bir 
toplumu simgeler.  Ancak  kurtların  saldırısına  uğrayan  koyun  sürüsü,  adalet  arayışına  bir 
gönderme olabilir. Kurt, Türk kültürü ve mitolojisinde genellikle güçlü, koruyucu ve kutsal 
bir  sembol  olarak  görülür.  Ancak  bu  destanda  kurt,  yıkıcı  ve  tehditkâr  bir  varlık  olarak 
gösterilmiş.

Manas Destanı’nın çeşitli varyantlarında Manas’ın “kırk yiğidini” ifade ederken “kırk 
kurt” benzetmesi yapılmıştır: 

Coo degende süyüngön
Manas kandın kırk börü
Baarı kıraan tegiz er,
Baarı katar egiz er.

Düşman dediğinde sevinen
Manas Han’ın kırk börüsü
Hepsi yiğit, eşit er,
Hepsi birlikte ikiz er.
(Karalayev, 2010: 716).

Çımçık uçpas keñ saydan
Tozoñun tooday buraltıp,
Tooday bolgon kırk börü

Kuş uçmaz geniş vadiden
Tozunu dağ gibi savurarak,
Dağ gibi olan kırk börü (kurt)



Emine TAŞ

665

Toktolboston çuratıp,
Beldi bekem buungan,
Beren Manas kök caldın
Taalayına tuulgan,
Betteşip çıga coo kelse,
Sala cürgen çuulgan.

Durmaksızın koşarak,
Belini sıkıca bağlamış,
Yiğit Manas, gök yeleli
Talihli doğmuş,
Düşman ortaya çıksa,
Etrafında dolaşan kargaşa.
(Karalayev, 2010: 718).

Tuura cagın karasañ –
Aç aykırık, kuu süröön
Manas kandın kırk börü
Kıtayga saldı çoñ dürböön

Sağ yanına bakarsan -
Keskin çığlık, sevinçli tezahürat
Manas hanın kırk börüsü
Çin’e büyük bir kargaşa saldı.
(Karalayev, 2010: 732).

Ataganat, kırk çoro,
Kırkıñ kırk cerden kelgen börü eleñ,
Kıraanıñ Manas bar bolso,
Kıyalanı buzar şer eleñ!

Ah, kırk yoldaş,
Kırkınız  kırk yerden gelen kurtlardı, 

Kahramanınız Manas varsa,
Zorlu düşmanı bozan aslanlardınız!
(Karalayev, 2010: 1327).

Örneklerde  Manas’ın  hem  kendisi  hem  de  askerleri/yiğitleri,  “börü”  olarak  ifade 
edilmektedir.  Dede  Korkut  anlatılarında  geçen  “kırk  yiğit”,  burada  “kırk  börü”  şeklinde 
geçmektedir.  Kahramanların  “börü”  (kurt)  ile  özdeşleştirilmesi,  hayvanın  gücü,  kuvveti, 
cesareti  ve  Türk  kültüründe  kutsal  bir  hayvan-ata  olarak  kabul  edilmesinden 
kaynaklanmaktadır.  Aynı  zamanda “Kırk kurt”,  Manas'ın  etrafındaki  kırk  yiğidin  bireysel 
değil kolektif bir güç oluşturduğunu vurgular. Kurtlar sürü olarak hareket eden, disiplinli ve 
güçlü  hayvanlardır.  Bu,  yiğitlerin  Manas  etrafındaki  uyum  ve  sadakatlerini  temsil  eder. 
Manas, “kırk kurt”un lideri olarak kurt sürüsünün lideri gibi görülür. Kurtlar, doğada hem 
koruyucu hem de saldırgan özellikleriyle bilinir. Bu bağlamda, Manas da halkını koruyan bir 
lider olarak tasvir edilir. "Kırk kurt", düşman için güçlü ve korkutucu bir rakip olarak tasvir 
edilir. Çin gibi güçlü bir rakibe karşı oluşturulan bu kolektif birlik, zafer kazanabilecek bir 
yapıyı simgeler. Kurtlar, Türk ve Kırgız mitolojisinde kutsal bir yer tutar. Türk destanlarında 
kurda  “bozkurt”  sıfatı  verilir  ve  özgürlüğün,  yüceliğin  bir  sembolü  olarak  görülür.  Bu 
benzetme, Manas’ın ve yiğitlerinin özgürlük ve bağımsızlık mücadelesine gönderme yapar.

Kahramanlar  kurda  ve  kurdun  bazı  uzuvlarına  benzetildiği  gibi  kahramanların 
kullandığı  bazı  nesneler  veya  aletlerde  kurdun bazı  uzuvlarına  benzetilmektedir.  Örneğin, 
destanda “börü dilli” kavramları birkaç yerde geçtiği görülmektedir: 

Ölörman Burut, sırgak kul,
Börü til ayza sunayın,
Biriktirip Manaska
Ört öçköndöy kılayın!

İnatçı  Kırgız,  uyanık  kul, 
Börü  dilli  (sivri  dilli)  mızrak  sunayım, 
Birleştirip  Manas’a, 
Ateşi söndürmüş gibi olayım!”

(Karalayev, 2010: 1513).
Börü tildüü sır nayza
Ay tiygendey carkırap,
Cebeden murun cetti emi,

Kurt  ağızlı,  parlak  mızrak, 
Ay  değmiş  gibi  parlayarak, 
Okdan önce değdi hemen…

(Karalayev, 2010: 1567).

3) İsim Bağlamında Bozkurt



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

666

Türkler,  geçmişten  günümüze  kadar  isme  ayrı  bir  önem  vermektedir.  Türk  kültür 
tarihine baktığımızda, eski dönemlerden günümüze kadar ad verme geleneğinde hayvanlar ve 
bitkilerin önemli bir rol oynadığı görülmektedir. Türklerin yaşam biçimi ve çevresel koşulları 
adlarına  da  yansımış,  doğayla  iç  içe  yaşayan  Türkler,  çevrelerindeki  bitki  ve  hayvanları 
gözlemleyerek çocuklarına isim olarak vermişlerdir. Türk kültür ve mitolojisinde önemli bir 
yere  sahip  olan  hayvanlardan  biri  de  kurttur.  Kişi,  yer,  kavim  ve  boy  adlarında  sıkça 
karşılaşılan kurt, ad verme geleneğinde önemli rol oynamıştır (Kolot, 2022: 109-110). 

Çeşitli Türk boylarında kurt, kişi adı olarak kullanıldığı örneklerine rastlanmaktadır. 
Kurt, pek çok metinde kötü ruhları uzaklaştıran ve çocukları koruyan bir figür olarak görülür. 
Özbekler,  ‘Börige  tişletiş’  adını  verdikleri  bir  merasimde,  sık  sık  çocuğunu  kaybeden 
ebeveynlerin  bebeklerinin  kurdun  kafatasına  sembolik  olarak  dişletildiği  bir  ritüel 
gerçekleştirirler. İnanca göre, bu merasimden sonra ölüm bebeğe yaklaşamaz. Bu ritüelden 
sonra hayatta kalan çocuklara Özbekler, Börütaş veya Börügül gibi isimler verirler (Gültepe, 
2015: 518-519). Güney Türkmenistan’da da ölüm bebekten uzak olsun diye “Boru Han,

Boru  Nisa,  Boru  Nişan,  Börücan  gibi  kız  isimleri  ve  Boru,  Börübey,  Börcübek, 
Cinbörü gibi erkek isimlerine” tesadüf edilmektedir (Kalafat, 2006: 163). Türklerde kurdun 
koruyuculuk özelliklerinin yanında bindiği üzere totem bir hayvandır. Tatar Türklerinde de 
kişi  isminde totem bağlamında “börü/kurt”  adını  koymaktadırlar.  Örneğin,  “Kurt,  Kurtay, 
Kurtaş, Kaşkar, Kaşkarbay, Çan, Çanbay, Çanış, Büri, Baybüri, Büribay, Bürikey, Bürihan, 
Büriş” gibi isimler bunlardan bir kaçıdır (Alkaya, 2001: 7). Kırım Tatar Türkleri arasında 
kahramanlık, kuvvet ve cesaretin sembolü olan hayvan adları çocuklara verilir. Kurt ile ilgili 
verilen isimler arasında ise “Kurt, Kurtali, Kurtmemet, Kurtosman, Kurtseyit” bulunur (Gül, 
2006:  188).  Kazak  ve  Kırgız  Türkleri,  çocukları  kötü  ruhlardan  ve  nazar  değmesinden 
korumak amacıyla onlara Tilki,  Kun,  Kurtcebe  gibi isimler vermektedirler  (Kalafat,  2006: 
162). Kırgız Türklerinde ise, kurt ile ilgili isimler arasında “Börü, Börübay, Börükul, Börübek 
vs.” bulunur (Kolot, 2022: 110). Bu bağlamda Kırgız Türklerinin Manas Destanı’nda da kişi 
isimlerinde “börü”nün geçtiği görülmektedir. 

Manas  Destanı’nın  Radloff  varyantında  “börü”  kişi  isimleri  olarak  geçtiği 
görülmektedir.  Bok-Murun  ve  Közkaman  bölümlerinde  Manas  kırk  yiğidine  seslenirken, 
“Börünün uulu Börüçüm” (Börü’nün oğlu Börüçüm) (Radloff, 1995: 139, 181) şeklinde geçen 
ifadelerde börü kişi isminde yer almaktadır. Yine aynı varyantta Bok-Murun bölümünde Er 
Koşoy Han’ın sözlerinde “Alp-börü ile güreşirken/ gücüm yetişmez olmuştu” (Radloff, 1995: 
130) ifadelerinde kahramanın adında “börü” adının geçtiği görülmektedir. 

Manas Destanı’nın Karalayev varyantında Bakay isminin önünde “Börü” adının yer 
aldığı görülmektedir: 

Bötönçö cürsö canıbar,
Börü Bakay kabılan –
Tuygun da uşol, bel da uşol,
Tuybagandı tuyguzgan
Tuygun Bakay er da uşol.

Özel bir şekilde dolaşsa canavar,
Börü (Kurt) Bakay pars gibi -
Doğan da o, bel de o,
Fark etmeyeni fark ettiren
Doğan Bakay yiğidi de o.
(Karalayev, 2010: 634).

Kişi adı olarak doğrudan “Kök Börü” olarak destanda yer almaktadır: 
Atoynok menen Kökbörü
Arslan Manas cökörü.
…
Kökbörü uulu Kökkoyon,
Murun ötüp ketiptir
Kırgızdan çıkkan köp oyon…

Atoynok ile Kökbörü
Arslan Manas askeri.
….
Kökbörü oğlu Kökkoyon,
Önceden yaşamış geçmiş
Kırgız’dan çıktı çok bahadır…
(Orozbakov, 2017b: 528).



Emine TAŞ

667

Diğer yandan Manas Destanı’nda kişi isminin yanında atın adı olarak da “Börü”nün 
geçtiği  örneğine  rastlanmaktadır.  Manas  Destanı’nın  Radloff  varyantında  şu  şekilde 
geçmektedir: 

 Kök-börünü mindi,
cılkını imerip keldi deyt.
Kök-börüdöy külüktü
basa catıp aldı deyt.

Kök-börü atına bindi,
at sürülerini eve sürdü.
Yürük atı Kök-börü ‘yü
güzelce örttü.
(Radloff, 1995: 232).

Bu  varyantta,  kahraman  Manas’ın  atı  “Kök-börü”  önemli  bir  yer  tutar.  “Börü” 
kelimesi, Türk mitolojisinde ve kültüründe güçlü, cesur ve koruyucu bir figürü, yani kurdu, 
temsil  eder. Destanın  bu  kısmında,  Manas’ın  atıyla  olan  bağını  ve  atın  kahramanlık 
yolculuğundaki rolünü vurgular. Atın adı olan “Kök-börü”, sadece bir hayvan ismi olmaktan 
öte, Manas’ın cesaret ve güç sembolü olarak atını görmesini de ifade eder. Bu anlatım, Manas 
Destanı’nda kurdun ve kurtla ilişkilendirilen atın, kahramanlık ve güç kavramlarıyla iç içe 
geçtiğini  gösterir.  Manas,  Kök-börü  ile  birlikte  sadece  fiziksel  güç  değil,  aynı  zamanda 
sembolik bir güç de taşır; kurt gibi sadık, güçlü ve koruyucu bir dost olarak destanda yerini 
alır.

Manas  destanında,  sadece  kahramanların  isimlerinde  değil,  aynı  zamanda  coğrafi 
bölgelerin  isimlerinde  de  “börü”  kelimesine  rastlanmaktadır.  Destanda  şu  şekilde 
rastlanmaktadır: 

Toguz colduñ toomu
Börü-Koyduñ çarkına…

Dokuz yolun kavşağı
Börü-Koy’un çevresine
(Karalayev, 2010: 385).

Arslan Manas, Acıbay,
Börü colduu kırk baatır
Takır kırıp taştadı.

Arslan Manas, Acıbay,
Börü (Kurt) yolunda kırk bahadır
Tamamen yok etti.
(Karalayev, 2010: 737).

Kırgın bolboy böpböödö
Börü colduu kankordun
Kaalaganın bereyin!

Kıyım olmadan, masumiyetle,
Börü  (Kurt)  yolundaki  kan 

dökücünün
İstediğini vereyim!
(Karalayev, 2010: 815).

Bu, kurdun destandaki önemine ve kültürel değerine işaret eder. Örneklerde görüldüğü 
üzere Manas’ın düşmanlarıyla savaştığı alanlardan biri olan ve “börü” adını taşıyan bölge, 
savaşın  şiddetini  ve  kahramanlığın  merkezi  olma  niteliğini  vurgular.  Bu,  aynı  zamanda 
destanın  anlatıldığı  toplumlarda  kurdun  sadece  bir  hayvan  olarak  değil,  aynı  zamanda 
koruyucu ve güçlü bir sembol olarak kabul edildiğinin göstergesidir.

Sonuç

Türklerin yaşam şartları ve yaşadığı coğrafya gereği kurt, hayatlarında önemli bir yer 
edinmiştir.  Bu  durumda  kurt,  Türklerin  yaşamlarında  çeşitli  rollerle  yer  edinmiştir.  Sözü 
edilen rollerden birisi de kendi soylarının kurttan geldiği; diğer bir ifadeyle kurttan türediği 
inancı bağlamında onu hayvan ata/ana olarak kabul etmeleridir. Diğer yandan kurdun fiziki ve 
karakteristik  özellikleri,  sözlü  anlatılarda  benzetme  unsuru  ve  tasvir  unsuru  olarak 
kullanılmıştır. Bununla birlikte kurt, kahramana kılavuzluk ederek ona mücadelelerinde hem 
yardımcı olmuş hem de en yakın arkadaşı olmuştur. Sözü dilenler dışında kurt ışık hüzmesi 
halinde gökten geldiğine inanılarak ona tanrısal bir misyon yüklenmiştir. Sözü edilen bilgiler 



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

668

ışığında Manas Destanı’nın dört varyantı Sagımbay Orozbakov’a, bir varyantı da Radloff’a, 
bir  varyantı  da  Sayakbay  Karalayev’e  ait  olan  toplam  altı  varyantı  üzerinden  “Kök 
Börü/Bozkurt” ile ilgili tespitler yapılmıştır. Yapılan incelemeler sonucunda Bozkurt, “don 
değiştirme unsuru”,  “tasvir  ve  benzetme unsuru”  ve  “kişi,  hayvan ve  bölge  ismi  olması” 
bağlamında  değerlendirilmiştir.  Bozkurt  Manas  Destanı’nda  da  kılavuzluk  rolüyle  yer 
almıştır.  Fakat  burada  Manas’ın  İslam’a  yönelmesinde  şeklinde  gök  yeleli  kurt,  İslam’ın 
rehberi olarak karşımıza çıkar. Burada Şamanizm ve İslam arasında köprü kuran bir anlatım 
oluşturmuştur.  Diğer yandan Kırk çiltenin kurt  suretine bürünerek Manas’a gelmesi,  Türk 
mitolojisinin  eski  animistik  unsurlarıyla  İslam  mistisizmin  birleşimini  destana  yansıtması 
olarak karşımıza çıkmıştır. Şamanlar ve veliler, korunmak ve kurtuluş bulmak için hayvan 
formlarına bürünürler.  Burada da Orozbakov’un ve Karalayev’in varyantında kırk çiltenin 
girdiği  bozkurt  formu,  koruyucu bir  rol  üstlenmiştir.  Diğer  yandan kurt  benzetme unsuru 
olarak  da  kullanılmıştır.  Manas’ın  kulağının  kurda,  boyunun  kaplana  benzetilmesi, 
kahramanın fiziksel dayanıklılık,  güç ve çeviklik gibi özelliklerinin ön plana çıkarılmasını 
sağlar. Bu tür benzetmeler, Manas’ın sıradan insanlardan farklı ve üstün bir figür olduğunu 
gösterir.  Aynı  zamanda  Manas  ile  birlikte  onun  yiğitlerinin  “börü”  (kurt)  olarak  tasvir 
edilmesi, kahramanların cesaretli, güçlü ve liderlik özelliklerine sahip olduğunu gösterir. Bu 
benzetmeler,  Manas  ve  yiğitlerinin  düşmanlarına  karşı  gösterdikleri  cesareti  ve  liderliği 
yansıtır. Destanda, Manas’ın düşmanları da sıklıkla kurtlara benzetilir. Özellikle, “yedi kurt 
bir  koyunu”  veya  “dokuz  kurt  bir  koyunu”  gibi  ifadelerle  düşmanlar  güçlü  ve  tehlikeli 
varlıklar olarak tasvir edilirken, Kırgızlar koyunlarla temsil edilir. Destanda, kahramanların 
kullandığı  nesneler  ve  aletler  de  kurdun  bazı  uzuvlarına  benzetilir.  Örneğin,  “börü  dilli” 
mızrak gibi ifadeler, kahramanların silahlarının keskin ve etkili olduğunu vurgular. En son 
incelediğimiz  başlık  ise,  kurdun  isim  bağlamında  verilmesidir.  Türklerin  ad  verme 
geleneklerinde hayvanlardan özellikle kurt, önemli bir rol oynamaktadır. Manas Destanı’nda 
da “börü” kişi isimlerinde geçmektedir. Radloff, Karalayev ve Orozbakov varyantlarında börü 
kişi isimleri olarak kullanılmıştır. Manas Destanı’nda, kahramanların at isimlerinde de “börü” 
kullanılmıştır. Örneğin, Manas’ın atı “Kök-börü” olarak adlandırılmış ve bu isim, kahramanın 
atıyla  olan  bağını  ve  atın  kahramanlık  yolculuğundaki  rolünü  vurgulamıştır.  Manas 
Destanı’nda,  coğrafi  bölge  isimlerinde  de  “börü”  kelimesine  rastlanmaktadır.  Bu  isimler, 
savaşın  şiddetini  ve  kahramanlığın  merkezi  olma  niteliğini  vurgular.  Sonuç  olarak  kurt, 
sadece bir hayvan olarak değil, aynı zamanda koruyucu, güçlü ve cesur bir sembol olarak 
Türk kültürü ve mitolojisinde yerini almıştır.

KAYNAKÇA

Alkaya,  Ercan  (2001),  “Tatar  Türklerinin  Kullandığı  Türkçe  Kişi  Adları  Üzerine  Bir 
Değerlendirme”, 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C:11, S:1, s. 1-25.
Bang, Wilhelm ve Arat, Reşid Rahmeti (1936), Oğuz Kağan Destanı, İstanbul, Burhaneddin 

Basımevi.
Bayat, Fuzuli (2006), Ana Hatlarıyla Türk Şamanlığı, İstanbul, Ötüken Yayınları.
Bayat,  Fuzuli  (2007),  Türk  Mitolojik  Sistemi  (Ontolojik  ve  Epistemolojik  Bağlamda Türk 

Mitolojisi) I, İstanbul, Ötüken Neşriyat.
Boratav,  Pertev  Naili  (1994),  100  Soruda  Türk  Folkloru  (İnanışlar,  Töre  ve  Törenler, 

Oyunlar), İstanbul, Gerçek Yayınevi.
Çoruhlu, Yaşar (1999), Türk Mitolojisinin ABC’si, İstanbul, Kabalcı Yayınları.
Çoruhlu, Yaşar (2024), Bir Türk İkonu Böri-Türk Sanatı, Mitolojisi ve Geleneklerinde “Kurt” 

İmgesi, İstanbul, Ötüken Yayınları.
Çeribaş,  Mehmet  (2024),  “Sagımbay  Orozbakov  ve  Manas  Destanı  (Destanın  Başlangıç 

Bölümleri  Üzerine Kültürel  Bir  Tahlil  Denemesi)”,  Türklük Bilimi’ne Adanmış Bir 



Emine TAŞ

669

Ömür  Prof.  Dr.  İsmet  Çetin’e  Armağan,  C.1,  Ankara,  Türk  Kültürü  Araştırma 
Enstitüsü Yayınları, s.243-262.

Gül, Bülent (2006), “Hayvan Adları ile Kurulan Türk ve Moğol Kişi Adları”, Türkbilig, S: 12, 
s. 85-191.

Gültepe, Necati (2015), Türk Mitolojisi Yeni Araştırmalar Işığında, İstanbul, Resse Yayınları.
Kalafat,  Yaşar  (2006),  Doğu  Anadolu’da  Eski  Türk  İnançlarının  İzleri,  Ankara,  Babil 

Yayınları.
Karalayev, Sayakbay (2010), Manas Sayakbay Karalayevdin Variantı, Der. A. Jaynakova, A. 

Akmataliev, Bişkek. 
Kolot, Berna (2022), Türk Destanlarında Kurt, Birinci Baskı, İstanbul, Arı Yayınları.
Korkmaz, Esat (2008),  Ansiklopedik Eski Türk İnançları ve Şamanizm Terimleri Sözlüğü, 2. 

Baskı, İstanbul, Anahtar Kitaplar Yayınevi.
Küçük,  Mehmet  Alparslan  (2020),  “Orta  Asya’dan  Anadolu’ya  Türk  Geleneğinde  'Don 

Değiştirme'”, Bilig-Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, S:94, s. 97-122.
Orozbakov, Sagınbay (2017a), Manas Sagımbay Orozbak Uulu Varyanti, C:1, İstanbul.
Orozbakov, Sagınbay (2017b), Manas Sagımbay Orozbak Uulu Varyanti, C:2, İstanbul.
Orozbakov, Sagınbay (2017c), Manas Sagımbay Orozbak Uulu Varyanti, C:3, İstanbul.
Orozbakov, Sagınbay, Musayev, S., Akmaraliyev, A. A. (2007), Kırgız Destanları 6- Manas 

Destanı, C:6, Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları.
Özkan, İsa (2009), “Ergenekon Destanı Hakkında”,  Türk Yurdu Dergisi, C:29, S:265, s. 43-

47.
Radloff, Wilhelm (1995), Manas Destanı Kırgız Türkçesi Metin-Türkiye Türkçesi, çev. Emine 

Gürsoy – Naskali, Birinci Baskı, Ankara, Türksoy Yayınları.
Veyis,  Sedat  (2014),  100 Soruda İlkellerde Din,  Büyü,  Sanat,  Efsane,  İlk  Baskı,  Ankara, 

BilgeSu Yayınları.



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

670


