O‘ZBEK BOLALAR ADABIYOTINING ILDIZLARI: UNUTILGAN
AN’ANALAR VA YANGICHA QARASHLAR

Dilnavoz NAJIMOVA”
Annotatsiya: Fikriy mustaqillikka erishish murakkab jarayon bo‘lib, Ozbekiston mustaqillikka
erishganiga chorak asrdan ortiq vaqt o‘tganiga qaramay, bolalar adabiyotiga nisbatan yondashuvlarda hali
ham sovet davri adabiy qarashlari ustuvorligicha qolmoqda. Zamonaviy tendensiyalar yetarlicha
o‘rganilmayotgani va amaliyotga joriy etilmayotgani, shuningdek, bozor iqtisodiyoti sharoitida bolalar
adabiyotiga ikkinchi darajali masala sifatida garalayotgani kuzatilmoqda.
Aksariyat tadqiqotlarda o‘zbek bolalar adabiyotining ildizlari asosan sovet davri bilan bog‘liq tarzda talqin
etilmoqda. Aslida, O‘zbek bolalar adabiyoti qachon paydo bo‘ldi? O‘zbek bolalar adabiyotining ildizlarini
qayerdan va qaysi davrlardan izlash to‘g‘ri bo‘ladi? Tarixiy manbalar va adabiy yodgorliklar nuqtai
nazaridan bu masalaga qanday yondashish mumkin? Sovet davrigacha ham bolalar uchun asar yozish
an’anasi mavjudmidi? Mazkur maqolada ushbu savollarga javob topishga uringan holda o‘zbek bolalar
adabiyotining shakllanish jarayoni, uning tarixiy ildizlari tahlil etildi. Ushbu tadqiqot o‘zbek bolalar
adabiyotining rivojlanishiga ta’sir ko‘rsatgan omillarni va yozma asarlarni tahlil qilishga qaratilgan.
Kalit So‘zlar: Bolalar Adabiyoti, Lugmon Surasi, Alifbo She’rlar, “Ayyahul Valad”, “Qobusnoma”.

The Origins of Uzbek Children’s Literature: Lost Traditions and Emerging Trends

Abstract: Achieving intellectual independence is a complex process. More than a quarter-century
after Uzbekistan gained independence, Soviet-era literary perspectives continue to dominate approaches to
children’s literature. Contemporary trends remain underexplored and insufficiently integrated into practice.
Additionally, within a market economy, children’s literature is often considered secondary.

Most studies trace the origins of Uzbek children’s literature primarily to the Soviet period. However, its
actual emergence, historical roots, and developmental trajectory warrant deeper investigation. This study
examines key questions: When did Uzbek children’s literature originate? From which historical periods and
sources can its foundations be traced? How do historical records and literary monuments inform this
discourse? Did a tradition of writing for children exist before the Soviet era? By addressing these inquiries,
the article analyzes the formation, historical evolution, and developmental stages of Uzbek children’s
literature. It further explores the factors influencing its progression, examines significant literary works, and
identifies independent pathways for its future development.

Keywords: Children’s Literature, Surah Lugman, Alphabet Poems, Ayyuhal Walad, Qabusnama.

Bolalar adabiyotining nazariy asoslarini tushunish uchun, avvalo, uning tarixini chuqur
o‘rganish zarur. Mustagqillik davridan boshlab o‘zbek bolalar adabiyotining haqqoniy tarixini
tadqiq etishga qaratilgan bir qator ilmiy izlanishlar olib borildi. Xususan, professor Rahmatilla
Barakayevning “O‘zbek bolalar adabiyoti gachon maydonga kelgan?”’ (Barakayev, 2011: 386-
396) maqolasida bu mavzu atroflicha yoritilgan. Tadqiqotchi bolalar adabiyotining
shakllanishini ma’rifatparvarlik harakati bilan bog‘lab, “Bolalar adabiyoti — ma’rifatparvarlik
farzandidir” degan fikrni ilgari suradi va uning ildizlarini jadid adabiyotiga taqalishini
ta’kidlaydi. Bu fikr ma’lum darajada to‘g‘ri bo‘lsa-da, islom ma’rifati bilan sug‘orilgan o‘zbek
bolalar adabiyotining shakllanishini jadidlar davridan emas, balki undan ancha oldin — ilohiy
ma’rifat manbalarida izlash yanada to‘g‘riroq bo‘lar edi.

Farzand tarbiyasi — har bir ota-onaning eng katta mas’uliyati bo‘lib, jamiyatning
mustahkam poydevorini tashkil etadi. Ushbu jarayonda bolalar adabiyotining o‘rni beqiyosdir.
Chunki bolalar uchun yozilgan kitoblar tarbiya vositasi sifatida nafaqat jadidlar davrida, balki
undan ancha avval ham muhim ahamiyat kasb etgan. Biroq vaqt o‘tishi bilan tarbiyaning
mazmuni va unga qo‘yiladigan talablar ham o‘zgarib borgan. Shunday ekan, ota-ona farzand
tarbiyasida qanday tamoyillarga asoslanishi, unga nimalarni o‘rgatishi lozim? Bolalar kitoblari
bu jarayonda qanday yordam bera oladi? Bolalar adabiyotini gqanday me’zonlar asosida
baholash mumkin?

Ushbu savollarga javob izlar ekanmiz, bolalar uchun yozilgan asarlarda shu kungacha
ganday qadriyatlar targ‘ib qilingan, bolalarga atalgan kitoblarning tarixi qachondan boshlangan

) Tayanch Doktorant, Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek tili va dabiyoti universiteti, e-mail:
dilnavoznajimova@gmail.com, ORCID: 0000-0003-1181-1856



mailto:dilnavoznajimova@gmail.com

XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

degan savollar ham o‘rinli. Ba’zi tadqiqotchilar bolalarga ta’lim va tarbiya berish maqgsadida
yozilgan ilk yozma manbalarni Bobil shahridagi Ashshurbanipal kutubxonasidagi mixxat
bitiklarida uchratish mumkinligini ta’kidlaydi (Adams, 1986: 1-30). O‘tmishdan bizgacha yetib
kelgan turli manbalar shuni ko‘rsatadiki, har bir davrda bolalar tarbiyasida muhim deb topilgan
g‘oyalar aks ettirilgan asarlar yozilgan. Shu jihatdan olganda, bolalar tarbiyasida pand-nasihat
janrining o‘rni alohida e’tiborga loyiq.

Aynan shuning uchun insoniyat tarixida donishmandligi bilan mashhur bo‘lgan Lugmon
Hakimning pand-nasihatlariga murojaat qilish o‘rinlidir. Qur’oni Karimning “Lugmon”
surasida aynan shu mavzu yoritilgan bo‘lib, unda ota-onaning farzand tarbiyasidagi roli, unga
odob-axloq qoidalarini o‘rgatish va to‘g‘ri yo‘l ko‘rsatish nagadar muhim ekani ta’kidlanadi.
Aynigsa, 13—19-oyatlar farzandga bergan saboqlari bilan ajralib turadi. Bu esa bolalar
tarbiyasining shunchaki majburiyat emas, farz darajasidagi oliy mas’uliyat ekanini anglatadi.

Lugmon Hakimning nasihatlari tarzidagi ushbu oyatlar keyingi davrlarda bolalar uchun
yozilgan adabiyotning shakllanishiga sezilarli ta’sir ko‘rsatgan. Har bir yozuvchi farzand
tarbiyasiga oid asar yozishni o‘ziga farz deb bilgan va dastlabki bolalar uchun kitoblar aynan
otaning farzandiga nasihati shaklida yozilgan. “Xususan, bizgacha yozma holatda yetib kelgan
Imom G‘azzoliyning “Ayyuhul valad”, Kaykovusning “Qobusnoma” va Abdurahmon
Jomiyning “Bahoriston” kabi asarlari aynan otaning farzandga pand-nasihati tarzida yozilgan
va ular ota-ona hamda murabbiylar uchun farzand tarbiyasida muhim manba sifatida
gadrlanadi.”

Qur’oni Karimning Lugmon surasida farzand tarbiyasida qaysi fazilatlar ustuvor
bo‘lishi va qanday illatlardan qochish lozimligini aniq belgilab bergan. Masalan, Lugmon surasi
13-oyatda shunday deyiladi:
Ey o‘g‘ilcham, Allohga shirk keltirma! Albatta shirk — katta zulmdir (Shayx Muhammad Sodiq
Muhammad Yusuf, 2022: 476).

Bu oyatda ota farzandiga qilishi lozim bo‘lgan eng asosiy nasihat — iymon-e’tiqodni
mustahkamlash va shirkdan saqlanish ekanligi ta’kidlanadi. Payg‘ambarlar davrida odamlar but
va sanamlarga ibodat qilib, shirkka yo‘l qo‘ygan bo‘lsalar, bugungi kunda shon-shuhrat,
mansab, boylik yoki jamiyatning fikriga haddan tashqari bog‘lanish sababli ko‘plab insonlar
Allohni unutib, o‘zlariga va boshqalarga zulm qilmoqdalar. Holbuki, Allohga muhabbat eng
oliy fazilatdir, va payg‘ambarlar ham o°‘z avlodlariga ushbu fazilatni singdirish uchun duo
qilganlar. Masalan, Ibrohim surasi 35-oyatda shunday deyiladi:
Esla, Ibrohim shunday demishdi: Robbim, bu yurtni omonlik yurti qilgin, meni va bolalarimni
sanamlarga ibodat qilishimizdan chetda qilgin! (Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf,
2022:267).

Keyingi oyatlarda Lugmon Hakim farzandiga yaxshilik qilish va uning ahamiyati
haqida nasihat beradi: Ey o‘g‘ilcham, albatta, u (amal) agar xantal donasicha bo‘lsa-yu, u bir
goyatosh ichida yoki osmonlarda yoxud yerning tubida bo‘lsa ham, Alloh uni keltirur. Albatta
Alloh o‘ta lutfli va o°‘ta xabardor zotdir (Lugmon surasi, 16-oyat).

Islom ta’limotida yaxshilikning kattasi yoki kichigi yo‘q. Alloh taolo har ganday
ezgulikka in’om bilan javob beradi. Ammo bugungi zamonaviy adabiyotlarda insonlarning
nonko‘rligi, yaxshilikka yaxshilik bilan javob bermasligi haqida ruhiy tushkunlikni aks
ettiruvchi fikrlar ko‘proq uchraydi. Islom esa farzandni odamlarning minnatdorchiligini kutish
uchun emas, fagat Alloh roziligi uchun yaxshilik qilishga chorlaydi. Har ganday ezgu amal,
hatto zarracha bo‘lsa ham, hisobga olinadi. Shu sababli inson doimo hushyor bo‘lishi va Alloh
har bir ishidan xabardor ekanini unutmasligi lozim.

Lugmon Hakim o‘g‘liga quyidagi amallarni bajarishni tavsiya qiladi: Ey o‘g‘ilcham,
namozni to‘kis ado qil! Yaxshilikka buyurib, yomonlikdan gaytar va o‘zingga yetgan
musibatga sabr qil! Albatta, bular azm etilajak ishlardir (Luqmon surasi, 17-oyat) (Shayx
Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf, 2022: 480).

956



Dilnavoz NAJIMOVA

Ushbu oyat islomiy bolalar adabiyotining asosiy mezonini belgilab berdi: uning
mohiyati ezgulikka chorlash va yomonlikdan gaytarish tamoyiliga asoslandi. Oradan asrlar
o‘tib, Dobrolyubov badiiy adabiyotning mohiyatini uch asosiy jihat — ezgulik, go‘zallik va
donolik bilan belgiladi (Dobrolyubov, 1937: 543). Islomiy an’analar ta’sirida yaratilgan
adabiyotlarda esa aynan ezgulikka undash va yomonlikdan qaytarish bosh mezon sifatida qabul
gilingan. Shu tamoyilga qat’iy rioya qilgan holda ko‘plab asarlar yozilgan. Biroq vaqt o‘tishi
bilan jamiyatdagi yaxshilik va yomonlik haqidagi tasavvurlar o‘zgarib bordi va bu bolalar
adabiyotining ham mohiyati hamda shakllariga ta’sir ko‘rsatdi. Dastlab bolalar adabiyoti asosan
1.diniy va pand-nasihat ruhidagi axloqiy kitoblar, 2. o°qish va yozishni o ‘rgatishga
mo ‘ljallangan ta’limiy asarlar hamda alifbo she’rlaridan iborat edi. Keyingi davrlarda esa
uning mazmuni yanada boyib, turli badily hamda ilmiy yo‘nalishlar rivoj topa boshladi.
Ta’limiy bolalar adabiyotining bizgacha yetib kelgan namunalari orasida Anbar Otinning
“Alitbo” va Munisning “Savodi ta’lim” risolalarini ko‘rsatish mumkin. Munis 0°‘z davrining
yetuk murabbiy shoiri sifatida bolalarning savodxonligini oshirish va husnixatni yaxshilash
yo‘lida izlanishlar olib borgan. “Bilimning eshigi alifbo” degan hikmatni o‘z e’tiqodiga
aylantirgan Munis, bolalarning alifboni oson o‘rganishi uchun 1804-yilda “Savodi ta’lim”
risolasini yaratgan. Ikki qism, 17 bobdan iborat bo‘lgan ushbu asar nazariy ma’lumotlar va
mashqlarni 0°z ichiga olgan. Risolaning dastlabki besh bobida hamd, na’t va munojot berilib,
kitobning yozilish sabablari bayon etiladi. 6—16-boblarda esa husnixat tarixi, ilgari bolalarga
xat-savod o‘rgatish uchun ishlatilgan risolalarning kamchiliklari ochib beriladi. Munis oz
asarini ilmiy-nazariy asos bilan boyitgan holda, o‘z davrining pedagogik ehtiyojlariga
moslashtirishga intilgan. Bundan tashqari, u bolalarni yozuv anjomlari — qalam, qalamtarosh,
qalamgat, siyoh va qog‘oz bilan tanishtirgan. Risolaning 17-bobi esa butunlay amaliy
mashqglarga bag‘ishlangan bo‘lib, unda arab alifbosidagi harflarning 22 xil shakli tasvirlangan.
Munis bu jarayonda bolalarga alifboni tushunarli va didaktik usulda o‘rgatishga alohida e’tibor
qaratgan. “Savodi ta’lim” bolalar adabiyotida nafaqat ta’limiy, balki tarbiyaviy ahamiyatga ega
bo‘lgan muhim asarlardan biri sifatida e’tirof etiladi.

Pand-nasihat ruhidagi asarlar nisbatan ko‘proq yetib kelgan. Xususan, Imom
Buxoriyning “Al-adab al-mufrad” hadislar to‘plami, Abu Lays Samarqandiyning “Tanbehul
g‘ofilin”, Imom G‘azzoliyning o‘g‘liga nasihat tarzida yozilgan “Ayyahul Valad”,
“Mukoshafatul qulub”, Ahmad Yugnakiyning “Hibatul haqoyiq”, Kaykovusning farzandiga
atalgan “Qobusnoma”, Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig”, Nosir Xusravning
“Saodatnoma”, Shayx Muslihiddin Sa’diyning “Guliston”, Abdurahmon Jomiyning o‘g‘li
Ziyovuddinga atab yozgan asari “Bahoriston”, Navoiyning “Mahbub ul-qulub”, Ahmad
Donishning “O‘g‘illarga nasihat”, Husayn Voiz Koshifiyning Husayn Boyqaroning o‘g‘li Abul
Mubhsiynga atab yozilgan, “Axloqi Muhsiniy” (ikkinchi nomi “Javohir ul-asror”) (Wickens,
1984: 724-725), Temuriylar saltanati tarkibida bo‘lgan Eronning Dovon viloyatida tug‘ilgan
Jaloliddin Dovoniyning Oqqo‘yunlilar hukmdori Uzun Hasanning Sulton Xalil ismli
o‘g‘ilchasiga bag‘ishlab yozilgan “Lavome al-ishroq fi makorim-ul axloq” (ikkinchi nomi
“Axloqi Jaloliy”) (Wickens, 1984: 724), Abu Tohir Samarqandiyning “Axloqi muzaffariy”
asarlarida yuksak insoniy fazilatlar tarannum etilgan, odob-axloqning go‘zal namunalari
badiiy-falsafiy talqin qilingan va farzand tarbiyasida e’tibor berish kerak bo‘lgan eng muhim
jihatlar, farzandga o‘rgatilishi kerak bo‘lgan ilm va peshalar hamda farzandni qaytarish zarur
bo‘lgan illatlar haqida mushohada yuritilgan. Bu asarlar Movarounnahr va Xuroson
hududlarida pedagogik tafakkurning shakllanishida muhim o‘rin tutib, jadid maktablari va jadid
pedagogikasi rivojlanishiga ham katta ta’sir ko‘rsatgan. Xususan, Abdulla Avloniy, Hamza
Hakimzoda Niyoziy kabi jadid mutafakkirlarining pedagogik va axloqiy qarashlari aynan shu
asarlar ta’sirida shakllangan. Qur’oni Karimdagi Luqmon surasidan ta’sirlanib, otaning
farzandiga nasihati tarzida yozilgan yuqoridagi kitoblar bolalar uchun ham badiiy asar, ham
nasthatnoma, ham darslik, ham hayotiy bilimlarni o‘rgatuvchi manba sifatida xizmat qilgan.

957



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Ularni o‘z davrining bolalar ensiklopediyasi deb atash mumkin. Ushbu maqolada yuqoridagi
asarlardan o‘zbek tiliga tarjima qilingan namunalarni: Imom G‘azzoliyning “Ey farzand”,
Kaykovusning “Qobusnoma” va Abdurahmon Jomiyning “Bahoriston” asarlarini tayanch
obyekt sifatida o‘rganish orqali mumtoz adabiyotimizda bolalarga atalgan kitoblarda qanday
mavzular yetakchilik qilganligi, ularga badiiy parchalar, hikoyat, she’r va masallarni tanlash va
saralashda qanday me’zonlarga amal qilinganligi, fikrni dalillash uchun keltirilayotgan
hikoyatlarning badiiylik ko‘lami qanday prinsiplar asosida ortib borganligi tadqiq qilindi.

Abu Homid G‘azzoliyning “Ayyuhal valad” (“Ey farzand”) risolasi

Abu Homid G*azzoliyning “Ayyuhal valad” — “Ey farzand” asari XI asrda yozilgan.
Ushbu risolaning “Ayyuhal valadul muhib”, “Ar-risalatul valadiya” va “Ayyuhal valad” kabi
bir necha nomlari bor. Bu risola Imom G*azzoliyning o‘z shogirdlaridan biriga bergan nasihat
va irshodlaridan iborat bo‘lib, kitob o‘z davrida talabalarga dastur ul amal va yo‘llanma bo‘lib
xizmat qilgan. Risolada musulmon oilasida farzand tarbiyasi va odob masalalari keng
yoritilgan. Unda kiyinish, tahorat olish, namoz o‘qish, masjidga borish, mehmon kutish, savdo-
sotiq, qo‘l, oyoq, til, quloq va tanosil a’zolariga tegishli odoblar, qo‘ni-qo‘shni hagqlari,
muhtojlarning ehtiyojlarini qondirish, bozor-o‘charga borish, qarz olish va berish,
go‘shnichilik, ustoz va ota-onaga hurmat, olimlarni, oriflarni, murshidlarni, kasallarni ziyorat
qilish, taomlanish va taomlantirish, qir-adirda, tog‘-u toshda va istirohat maskanlarida bo‘lish
odoblari, safar va musofirlik, er-xotin munosabatlari kabi turli hayotiy holatlarga doir odob
goidalari bayon etiladi. Shuningdek asarda rajab, sha’bon, ramazon oylarining fazilati, juma va
hayit kunlarining fazilati, diniy birodarlik, inson vujudining Alloh omonati ekani kabi mavzular
ham yoritilgan. Ushbu mavzularni dalillash uchun uch yuz oltmish to‘qqiz hadisi sharif va qirq
to‘rt avliyo hayotidan olingan hikoyatlar keltirilgan. Muallif odob-axloq qoidalarini shunchaki
pand-nasihat tarzida emas, balki so‘fiylarning hayot hikoyatlari va qudsiy hadislar misolida
bayon qilgan. Bu esa o‘quvchi uchun yanada ta’sirchan va tushunarli bo‘lishini ta’minlagan.

Muallif ibodat odoblari haqida so‘z yuritar ekan, farzandning niyati va amali
ibodatlarning o‘zidan ham wustun turishini ta’kidlaydi. Ushbu fikrni dalillash uchun
Payg‘ambarimiz (s.a.v.) ning Abu Hurayraga (r.a.) qilgan nasihatlarini keltiradi. Hadisga ko‘ra,
inson ganchalik uzoq umr ko‘rmasin, uchta fazilat bo‘lmasa, uning ibodatlari samarasiz bo‘lib
goladi: 1. Bilganiga amal etish. 2. Dunyoviy ehtiyojlarda xasis ham, isrofgar ham bo‘lmaslik. 3.
Gunohlardan saqlanish (G*azzoliy, 2005: 10). Ushbu fikr bolalar tarbiyasida nafaqat tashqi
ibodat amallarini o‘rgatish, balki ularga to‘g‘ri niyat va axloqiy fazilatlarni singdirish
zarurligini ko‘rsatadi.

Bolaga avvalo nimani o‘rgatish kerak, degan savolga javob tarigasida asarda G‘azzoliy
bolalar tarbiyasida avvalo axloqiy qadriyatlarni o‘rgatish muhimligini ta’kidlaydi. Uning
fikriga ko‘ra, bolalar kattalarga hurmat, diniy vazifalar va odob me’yorlariga rioya qilishni
dastlabki bosqichda o‘rganishlari zarur:

“Bolalarga birinchi o‘rgatiladigan narsa-kattalarga hurmat. Bu odob o‘rgatilayotganda
ularga shafqat qanotlarini tutish kerak. Ularni xafa qilmasdan, bezor etmasdan foydali ishlar
bilan mashg‘ul bo‘lishiga digqatlarini tortish kerak. Bolalarni yetti yoshdan e’tiboran, namoz
o‘qishga to‘qqiz yoshga kirgach, ro‘za tutishga odatlantirish, mahram va nomahram
mavzularini ularga o‘rgatish kerak. Bolalarning ta’lim-tarbiyasi nihoyatda muhim va nozik
mavzudir. Bilmaganni bilimdon va samimiy bir mutaxassisdan o‘rganish kerak. Qiz bolani
kamolga yetkazadigan atrof-muhit, o‘quv yurti va maktabni yaxshilab o‘rganish lozim. To‘g‘ri
kelgan joyda o‘qitish, tarbiyasiga e’tiborsizlik oqibati yaxshi bo‘lmaydi. Uylanishda
bo‘lganidek, kasb tanlashda ma’lum yoshga kirgan navqiron yigit-qizlarga ishonch bildirish
lozim. Zo‘rlash yo‘lidan bormasdan ishontirish yo‘lidan borish afzal. Yoshlarni yetuklik, hayot
yo‘liga yo‘llashda islom va zamon shartlari muvofiqligiga e’tibor berish foydalidir” (G‘azzoliy,
2005: 33).

958



Dilnavoz NAJIMOVA

Bu qarashlar islomiy adabiyotning bolalar uchun mo‘ljallangan namunalarida ham aks
etgan bo‘lib, diniy mazmundagi bolalar adabiyoti shakllanishida muhim o‘rin tutadi.

Jahon bolalar adabiyotida so‘nggi yillarda bolalar uchun anglash qiyin bo‘lgan mavhum
va abstrakt tushunchalarni tasvirlash tendensiyasi sezilarli darajada kuchaydi. Aynigsa, bola his
qiladigan, ammo nomini aniq bilmaydigan g‘azab, mehr, quvonch, baxt kabi hissiyotlarni
gahramon sifatida gavdalantirishga qaratilgan badiiy asarlar va audiovizual mahsulotlar
ommalashmoqda. Bunga yaqqol misol sifatida ssenariysi shu tamoyilga asoslangan, o‘zbek
tiliga “Boshqotirma” nomi bilan tarjima qilingan Inside Out animatsion filmini keltirish
mumkin. Ushbu film bolalar ongida murakkab tuyg‘ularni obrazli tushuntirishga erishgani bilan
xalgaro tan olindi, ko‘plab mukofotlarga sazovor bo‘ldi va umumiy daromadi 858 million
AQSh dollarini tashkil etdi.

E’tiborlisi, taxminan ming yil avval yozilgan “Ey farzand” risolasida ham abstrakt
tushunchalarni personaj sifatida tasvirlashning dastlabki namunalari uchraydi. Mazkur asarda
aql, iymon va hayo mustaqil obrazlar sifatida namoyon bo‘lib, ular o‘zaro munosabatlari orqali
inson axloqiy kamoloti tushuntiriladi:

“Alloh Odamni (a.s.) yaratdi. Jabroil (a.s.) unga aql, iymon va hayoni keltirib: ‘Ey
Odam! Alloh sizga salom yo‘lladi va bu uch narsadan birini tanlashingizni istaydi’, dedilar.
Odam (a.s.) aqlni tanladi. Jabroil (a.s.) iymon va hayoga: ‘Sizlar ajralib, keting’, dedilar.
Shunda iymon: ‘Alloh menga aqldan ajralmaslikni amr etdi, men u bilan qolaman’, dedi. Hayo
esa: ‘Alloh meni iymonga omonat qildi, u qayerda bo‘lsa, men ham o‘sha yerdaman’, dedi. Shu
tariqa uchalasi ham birga qolib, hech qachon ajralmadilar. Demak, kimga aql berilgan bo‘lsa,
unda iymon va hayo ham mavjud bo‘ladi. Kim aqlsiz bo‘lsa, u iymon va hayodan ham mosuvo
bo‘ladi” (G‘azzoliy, 2005: 15).

Bu dalil shuni ko‘rsatadiki, abstrakt tushunchalarni personaj sifatida gavdalantirish usuli
zamonaviy bolalar adabiyotining yutug‘i emas, balki ko‘p asrlik an’anaga ega bo‘lgan badiiy
uslubdir. G‘azzoliy asaridagi bu yondashuvni o‘rganish, uni zamonaviy bolalar adabiyoti
kontekstida tahlil qilish muhim ilmiy vazifalardan biri bo‘lishi mumkin.

Bola bunday mavhum tushunchalarni dastlab anglashda qiynaladi. Aynigsa, atrof-
mubhitni bilishga intilib, “Bu nima?”, “U kim?” kabi savollarni tinimsiz beradigan 4-7 yosh
oralig‘idagi bolalarga “Aql nima?”, “Hayo nima?”, “lymon nima?” kabi murakkab
tushunchalarni tushunarli tarzda izohlash oson emas. Biroq aynan shu kabi mavzularga oid
hikoyalar bolalar intellektual rivojlanishiga hamda ularning mavhum tushunchalarni anglash
gobiliyatini oshirishga yordam beradi. Masalan, G‘azzoliy imon tushunchasini ramziy talqin
qiladi va bu fikrini Qur’on oyatlari hamda hadislarga tayangan holda izohlaydi:

“Imon besh burchli qal’aga o‘xshaydi. Birinchi burji oltindan, ikkinchi burji
kumushdan, uchinchi burji po‘latdan, to‘rtinchi burji tunj (bronza, ruh)dan, beshinchi burji
misdan. Agar qal’aichiga o‘g‘ri kirsa, qimmatli narsalarni o‘maradi. Imon qal’asining o‘g‘risi —
shayton. Mis burji — adabdir. Adab bo‘lmagan joyga shayton kiradi, ammo adab bor joyga
shayton yo‘llay olmaydi. Adabli insonning imoni najot topadi. Po‘lat — vujud, temir — tan, tunj —
farz, kumush — ixlos, oltin esa Allohga yaqinlik ramzidir. Kimning adabi bo‘lsa, u sunnatga yo°‘l
topadi. Sunnatga amal qilgan kishi ixlosga erishadi. Ixlosli inson Allohga yaqinlashadi va Alloh
rizosiga vosil bo‘ladi. Adabsiz inson esa sunnatdan uzoqlashadi. Sunnatdan uzoq bo‘lgan
kishining farzi qusurli bo‘ladi, farzi qusurli bo‘lgan kishining esa samimiyati bo‘lmaydi.
Berganini fagat Alloh roziligi uchun bergan, sevganini Alloh rizosi uchun sevgan va
sevmaganini ham Alloh rizosi uchun sevmagan insonning imoni komildir.”

Mazkur ramziy talqin, bir tomondan, mavhum tushunchalarni bola ongida yanada
aniqroq tasvirlashga yordam berishi, boshqa tomondan esa, bolalar adabiyotida abstrakt
g‘oyalarni tushuntirish usuli sifatida qo‘llanilishi mumkinligi bilan ahamiyatlidir. Shu bois
G‘azzoliy asarlaridagi bu kabi badiiy timsollarni zamonaviy bolalar adabiyotining uslubiy
tamoyillari bilan qiyosiy tahlil qilish dolzarb ilmiy masalalardan biri bo‘lib qolmoqda.

959



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Din ahkomlarini tushuntirishda har bir davr o‘ziga xos usullarni qo‘llagan. Xayriya va
sadaqga berishga undash islomiy adabiyotlarda gadimdan mavjud bo‘lib, bu mavzuga oid
ko‘plab hadisi shariflar ham vorid bo‘lgan. Biroq Imom G*‘azzoliy ushbu masalani izohlashda
yangi yondashuvni qo‘llaydi: u bolaga tushunarli bo‘lishi uchun ramziy ifodadan foydalanadi.
“Sadaqa berishning fazilati” nomli bobda u berilgan sadaqani jonlantirib, uni shaxs sifatida
gavdalantiradi.

Bu usul bolaning yoshi va dunyoqarashiga moslashtirilganligi bilan alohida ahamiyatga
ega. Chunki bola abstrakt tushunchalarni qabul qilishda qiyinchilik sezadi, ammo jonlantirilgan
obrazlar va hayotiy dialoglar orqali bu g‘oyalarni yaxshiroq anglaydi. G‘azzoliy (2005: 18)
bunga quyidagi hadisi sharifni misol keltirib, bolalar uchun yanada jonli shaklda tushuntiradi:

“Hazrati Payg‘ambarimiz (s.a.v.) marhamat etadilar: “Bir dona xurmo bilan bo‘lsa ham
fagirga ikrom etganga o‘sha xurmo donasi besh narsani mujdalaydi:

1. Men bir dona edim, meni ko‘paytirding.

2. Kichik narsa edim, ulg‘aytirding.

3. Men dushman edim, sen do‘st aylading.

4. Men yeyilib yo‘q qilinardim, meni abadiylashtirding.

5. Hozirgacha sen meni saqlashga harakat etarding, bundan buyon men seni
saqglanishingni tilayman”.

Bu misol G‘azzoliyning didaktik metodlari o‘sha davr uchun juda ilg‘or bo‘lganini
ko‘rsatadi. U bolalar tushunchasiga mos shaklda murakkab diniy tushunchalarni yetkazish
uchun jonlantirish (personifikatsiya) usulidan foydalangan. Ushbu yondashuv nafaqat diniy
tarbiya balki bolalar adabiyotidagi zamonaviy badiiy uslublar bilan hamohangdir. Bugungi
bolalar adabiyotida ham mavhum tushunchalarni obrazli tarzda jonlantirish orqali tushuntirish
tendensiyasi kuzatiladi. Shu bois G‘azzoliy asarlarini bolalar adabiyotining ilmiy-nazariy
asoslari nuqtayi nazaridan qayta tadqiq etish muhim ahamiyat kasb etadi.

Umuman olganda, “Ey farzand” risolasi XI asr bolalar adabiyotining shakllanishi va
rivojlanishida muhim ahamiyat kasb etgan asarlardan biri sifatida baholanadi. Ushbu asarning
yaratilishi bolalarga islomiy, axloqiy va hayotiy bilimlarni sodda, ravon tilda yetkazish zarurati
bilan bog‘liq bo‘lgan. G‘azzoliy o‘z davrida bolalar tarbiyasi va ma’naviy kamoloti masalasiga
chuqur yondashgan bo‘lib, murakkab diniy va falsafiy tushunchalarni jonlantirilgan hikoyalar
va obrazlar orqali tushuntirishga intilgan.

Shuningdek, ushbu risola bolalar adabiyotining o‘sha davrdagi asosiy magsadi — dinni,
axloqiy qadriyatlarni va estetik tuyg‘ularni shakllantirishga xizmat qilganini ko‘rsatadi.
Asarning uslubiy jihatlari, jumladan hikoyaviy yondashuv, jonlantirish san’ati va ramziy
ifodalar, uning bolalar uchun qiziqarli va tushunarli bo‘lishini ta’minlagan. Bunday yondashuv
bugungi kunda ham bolalar adabiyotining muhim mezonlaridan biri hisoblanadi.

Shunday qilib, “Ey farzand” risolasi nafaqat diniy ta’limot beruvchi manba, balki
bolalar adabiyotining ilk namunalaridan biri sifatida ham ilmiy tahlilga loyiqdir. Bu asar XI asr
bolalar adabiyotining tarbiyaviy, didaktik va estetik tamoyillarini aks ettirishi bilan
ahamiyatlidir. Kelajakda ushbu risolani bolalar adabiyoti nazariyasi va amaliyoti nuqtayi
nazaridan yanada chuqur tadqiq etish muhim ilmiy vazifa bo‘lib qoladi.

Kaykovus “Qobusnoma’si O ‘smirlar Ensiklopediyasi Sifatida

1082—1083-yillarda ota tomondan Somoniylar, ona tomondan esa G‘aznaviylar
sulolasiga mansub bo‘lgan, Eronning Gilon mulki hukmdori Kaykovus ibn Iskandar o‘z o‘g‘li
Gilonshohga bag‘ishlab fors tilida “Nasihatnoma” asarini yozadi. O‘sha davrda ilm-fan va
adabiyot tili bo‘lgan fors tilida bitilgan ushbu asar mualliftning bobosi, podsho Shamsulmaoliy
Qobus sharafiga “Qobusnoma” deb nomlangan. Keyinchalik, 1860-yilda Ogahiy tomonidan
asar o‘zbek tiliga tarjima qilingan. Asar nasihatnoma janrida yozilgan bo‘lib, unda ota

960



Dilnavoz NAJIMOVA

farzandga hayotiy tajriba, axloqiy pand-nasihat va donolik merosi sifatida yo‘l-yo‘riq
ko‘rsatadi. Kaykovus 0‘z o‘g‘liga murojaat qilib shunday deydi:

Umidim shuki, sen shu pandlarni qabul gilgaysan. Bu bilan men otalik vazifasini bajo
keltirgan bo‘lurman. Bilgilki, xalgning rasmi, odati shunday: yugurib-yelib, qidirib-axtarib
dunyodan biror narsa hosil giladi va bu topgan narsasini o‘zining eng yaxshi ko‘rgan kishisiga
goldirib ketadi. Men dunyoda mana shu so‘zlarni hosil qildim, sen esa mening uchun eng
gimmatbaholisan. Menga safar vaqti yaqinlashdi, dunyodan nima hosil gilgan bo‘lsam, sening
oldingga qo‘ydim, toki o‘zingga bino qo‘ymagaysan va o‘zingga nomunosib ishlarni
qilmagaysan” (Kaykovus, 2018: 29).

Ushbu satrlar donishmand ota uchun eng qimmatbaho meros bu moddiy boylik emas,
balki farzandga bergan ta’lim-tarbiyasi, unga singdirgan hayotiy pand-nasihatlari ekanligini
ta’kidlaydi.

Umuman olganda axloqiy kitob bo‘lgan “Qobusnoma” o°z ichiga olgan mavzulari
jihatidan serqirra asardir. “Ey farzand” risolasida asosan islomiy bilimlar namoz, ro‘za, zakot,
musulmon axloqiga oid fazilatlar berilgan bo‘lsa, “Qobusnoma”da shariat ahkomlaridan
chigmagan holda maishiy mavzularga, oz davridagi muhim deb hisoblangan kasblar, dunyoviy
ilmlar va shu kasblarga oid bilimlarga ham alohida o‘rin ajratiladi. Masalan, Parvadigori olamni
tanimoq zikrida, Payg‘ambarlar xilqati zikrida, Haq Taologa, uning ne’matlariga shukrona
aytish, ota-onani hurmat qilish, ovqatlanish, hammomga borish, uxlash, mehmon kutish va
mehmonga borish odoblari, omonatni saqlash, farzand tarbiyalash, oila qurish, do‘stlashish, afv
etish va kechirish, ilm talab qilish kabi masalalar boshqa kitoblarda ham uchraydi. Ammo
Kaykovus fikrini dalillashda Qur’oni Karim va hadisi sharifdan emas, xalifalar, fors
podsholarining hayotiy va xayoliy hikoyalaridan misollar keltiradi. Bu orqali o‘quvchini Xisrav
Parvez, Buzurgmehr, Anushiravon, Hurmuzd kabi qahramonlar bilan tanishtiradi. Avvalgi
kitobda Lugmoni Hakim donishmandlik timsoli sifatida qaralgan va uning nasihatlariga alohida
o‘rin ajratilgan bo‘lsa, bunda Donishmand va nasihat qiluvchi gahramon Anushiravon timsolida
beriladi va sakkizinchi bobda Anushiravonning nasihatlari keltiriladi. Suqrot, Aristotel, Pifagor
kabi yunon allomalaridan iqtiboslar keltiriladi. Bunda Yaxshilikka undash va yomonlikdan
qaytarish - asos masala o‘zgarmaydi. Faqat hikoyalardagi qahramonlar timsoli o‘zgaradi.
Kaykovus millat bolalari Forsiy podsholar haqida ko‘proq bilishini istaydi. Kaykovusning
novatorligi shundaki u kitobga o‘z davrida har qanday farzand bilishi lozim bo‘lgan dunyoviy
bilimlar va o‘sha zamonda yoshlar orasida duch kelingan muammolarga ham alohida o‘rin
ajratdi. Xususan, Mazah qilmoq, shatranj, narda o‘ynash odoblari, sharob ichish, ovga chiqish,
chavgon o‘ynash, biz bugun taym-menejment deb atayotgan vaqtni to‘g‘ri tagsimlash ilmi,
bugun marketing nomini olgan tijorat ilmi (21- bob — mol jam etmogq zikrida, 24-bob — uy va yer
sotib olmoq, 25- bob — Chahorpoy (ot) sotib olmogq zikrida, 32-bob — Tijorat va bozorgonlik
rasmi zikrida boblarida bu hagida batafsil ma’lumot berilgan)haqida ham o‘z tajribasiga
asoslanib qiziqarli fikrlar beradi va shunga oid hikoyatlar keltiradi. Bundan tashqgari, Kaykovus
0°‘z davrida muhim sanalgan fanlar va kasblar haqida ham fikr yuritadi. U insonning ushbu
bilimlarni egallashi uchun zarur bo‘lgan asosiy fazilatlarni ta’kidlab, turli boblarda yoritadi.
Masalan, 33-bobda tibbiyot, 34-bobda astronomiya va geometriya, 35-bobda shoirlik, 36-bobda
hofizlik va sozandalik, 38-bobda podshoga nadimlik, 39-bobda dabirlik va kotiblik, 40—43-
boblarda esa harbiy boshqaruv, davlat boshqaruvi va dehqonchilik haqida o‘z qarashlarini
bildiradi. Aslida, Kaykovus ilmni diniy va dunyoviyga ajratmaydi, balki har ikkisini ham o‘z
zamonida farzandni tarbiyalashda lozim bo‘lgan yaxlit ilm sifatida qaraydi. Ammo dunyo
saroyi ichida toatni unutmaslikka chorlab, quyidagi fikrni keltiradi:

Bu jahon bir ziroatgohdur, har nima eksang, shuni o‘rasan va har na so‘z desang,
shuning javobin eshitursan. Degilkim, dunyo joyi foniy va oxirat saroyi boqiydur. Bu joyda
iffatli, parhezkorlarning himmati she’rlarning himmatidekdur. It har saydnikim olsa, o‘sha
joyda yer. Sher saydniki olsa boshqa joyda yer. Bu oriyat saroyi sening sadgohingdur va Tangri

961



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Taoloning ibodati sening saydingdur. Agar dunyo saroyida toat saydini inkor qilsang,
oqibatining mujibi bo‘lur (Kaykovus, 2018:16).

Shu bilan birgalikda farzand ota-onasi kim, nasl-nasabi qanday bo‘lishidan qat’i nazar
hunar o‘rganishga targ‘ib qilinadi: Bilursanki, xori mug‘ilonning (tikanli buta) tani bordur,
ammo soyasi yo‘qdur. Hunarsiz kishi ham xori mug‘ilon yanglig® na o‘ziga va na o‘zgaga foyda
berur (Kaykovus, 2018:32).

Asarda muallif duch kelgan kerak, nokerak ilmni emas amaliy ahamiyatga ega ilmni
o‘rganishga chaqiradi. U inson uchun eng gqimmatli boylik — vaqt ekanligini ta’kidlab, uni
foydali kasb-hunar o‘rganishga yo‘naltirish zarurligini ilgari suradi. Bugungi kunda rivojlangan
mamlakatlar va nufuzli universitetlarda eskirgan kasblarning o‘rnini inson tafakkuri va
jjodkorlik qobiliyatiga asoslangan yangi yo‘nalishlar egallayotgani kuzatilmoqda. Bugungi
kunda ko‘plab kasblarni texnologiyalar egallayotgani inobatga olinsa, Kaykovusning “Qanday
hunarni o‘rganish kerak?” degan savoli yanada dolzarb ahamiyat kasb etadi.

“Barcha hunardin so‘z hunari yaxshiroqdir, nedinkim, hamma maxluqotdin odam
yaxshiroq yaraldi va o‘zga jonivorlardin odam o‘n daraja ziyodadur va bu o‘n daraja odamning
badanida hamisha bordur. Beshi tashida zohirdur, beshi ichida pinhondur. Ul pinhon narsalar:
biri bir narsani yod olmogq; biri hamisha esda saqlamogq; biri taxsayyul (xayolotning kengligi),
biri tahavvur (mulohazakorlik, shiddat bilan fikrlash), biri takallum (so‘zlash). Ammo ul
beshtakim tashida zohirdur; bu zavq, ya’ni eshitmoq, ko‘rmogq, hid bilmoq, totmoq, siypalamoq
ya’ni sezuv. Shularni bilg‘oningdan so‘ng tilingni yaxshi hunar bila o‘rgatgil” (Kaykovus,
2018: 34).

Kaykovus “Qobusnoma” asarining 10-bobida vaqtni samarali tagsimlash masalasiga
alohida e’tibor qaratadi. Muallif inson vaqtni rejalashtirish orqali muvaffaqiyat sari intilishi
mumkinligini ta’kidlaydi hamda uni podshoh darajasiga tenglashtiradi. Kaykovus o‘z
tajribasiga tayangan holda, vaqt taqsimotida avom va donishmandlar o‘rtasidagi tafovutni
quyidagicha izohlaydi: avom tartibsiz harakat qiladi va vaqtini nazorat qila olmaydi, aqlli
insonlar esa har bir ish uchun belgilangan vaqt ajratadi, shuningdek, kecha va kunduzni 24
soatga bo‘lib, ishlarni tartibli amalga oshiradi. Muallif insonni vaqtni to‘g‘ri boshqarish orqali
ommaviylikdan ajralib, yuqori maqomga erishishga undaydi. Bu qarashlar zamonaviy fan va
menejment nazariyalariga hamohang bo‘lib, bugungi kunda samarali vaqt tagsimlash va
rejalashtirish muhim kompetensiyalar sirasiga kiradi.

Bundan tashqari, “Qobusnoma’ning 35-bobi 0z davrida she’rga qo‘yilgan talablar va
estetik mezonlar haqida muhim ma’lumotlar beradi. Kaykovus she’r yozishda xalq uchun
tushunarli va foydali bo‘lgan uslubni targ‘ib etadi. U murakkab va tushunarsiz iboralardan
foydalanishni tanqid qiladi hamda badiiy san’at faqatgina elita vakillari uchun emas, balki keng
ommaga mo‘ljallangan bo‘lishi kerakligini ta’kidlaydi. Muallifning “O°zgalar sharhiga muhtoj
bo‘lgudek so‘zni aytmag‘il” degan fikri san’atning muloqot vositasi sifatida xizmat qilishi
lozimligi haqidagi garashlari bilan bog‘lanadi. She’riyatga qo‘yilgan ushbu talablarni bolalar
adabiyotiga ham tatbiq etish mumkin. Chunki bolalar uchun yozilgan asar ularning yoshiga
mos, tushunarli, ohangdor va yodda qoluvchi shaklda bo‘lishi muhim omillardan biridir. Aks
holda, matn bolalar uchun qiziq bo‘lmaydi va adabiy saralashning ilk bosqichidayoq oz
o‘quvchisini yo‘qotishi mumkin.

Xulosa qilib aytganda, Kaykovus “Qobusnoma”da diniy-tasavvufiy, siyosiy, badiiy va
1jtimoiy-maishiy masalalarni yoritib, 0‘z davri ilmiy-intellektual qarashlarini aks ettirgan. Asar
mazmuni va uslubi uni o‘smirlar uchun yozilgan ensiklopedik qomus sifatida baholash
imkonini beradi. Shu bois “Qobusnoma”ni nafagat tarixiy-badiiy manba, balki o‘sha davr
ilmiy-axloqiy qarashlarini o‘zida mujassam etgan muhim pedagogik asar sifatida ham tadqiq
etish magsadga muvofiqdir.

“Bahoriston”da Farzand Tarbiyasiga Oid Sakkiz Masala

962



Dilnavoz NAJIMOVA

Abdurahmon Jomiy tomonidan 1486—1487-yillarda yozilgan “Bahoriston” asari Eronda
“Ravzat ul-ahyor va tuhfat ul-abror” (Yaxshi kishilarning fazilatlari va nodir ne’matlar bog‘1)
nomi bilan ham mashhur bo‘lib, u farzandi Ziyovuddin Yusufga bag‘ishlangan (Encyclopaedia
Iranica). Ushbu asar yozilgan davrda Ziyovuddin Yusuf o‘n yoshda bo‘lgan. Keyinchalik
“Bahoriston” fors tili, adabiyot va axloq fanlarini o‘qitishda eski maktab darsliklaridan biri
sifatida keng qo‘llanilgan.

XIV asrda maktab dasturlarida bolalarga, avvalo, arab tili grammatikasi, to‘g‘ri yozish
va talaffuz qoidalari hamda Qur’on o‘qish ilmi o‘rgatilgan. Muallif asar mugaddimasida bolalar
va tajribasiz yoshlarning murakkab terminlar hamda tushunilishi qiyin matnlarni o‘rganishda
giynalishi mumkinligini ta’kidlab, ularning tushunish qobiliyatiga mos adabiyot yaratish
zarurligini ilgari suradi. Shu sababdan, Jomiy o‘g‘li Ziyovuddinga Muslihiddin Sa’diy
Sheroziyning “Guliston” asaridan parchalar o‘qib berganini va shu tajriba uni “Bahoriston”ni
yozishga undaganini bayon qiladi

“Ma’lumki kichik bolalar va tajribasiz yoshlarning qulog‘iga notanish atamalar va
tabiatidan uzoq xotimalarni o‘rganishdan ularning qalbi cho‘chiydi. Xotiraga dahshat g‘ubori
o‘tiradi; shunday bo‘lgach, uning diliga muruvvat, xotiriga quvvat berish maqgsadida goh-goh
Muslihiddin Sa’diy Sheroziyning “Guliston”idin bir necha satrlar o‘qilar edi. Shu asnoda
xotirimga uning sharif so‘zlaridan ilhomlanib, shu turda va uslubda bir necha varaq ijod qilib,
hozirlarga doston va g‘oyiblarga armug‘on etish fikri keldi. Va bu ma’no anjomini topib bu
surat oxiriga yetdi...

Bu “Bahoriston” sakkiz ravza — bog‘dan tashkil topgan bo‘lib, bu Jannat ravzalarining
har birida o‘zgacha gullar jilvasi va o‘zgacha rayhonlar atri. Buning gullari kuz shamolidan
xazon bo‘lmaydi va rayhonlari qish sovug‘idan so‘lmaydi. Biror ilinj tikanagidan xoli va biror
tuhfa talab xashagidan pok bu bog‘ni sayr etuvchilarga birgina iltimos: bu bog‘ni sayr etib,
tomosha qilar ekanlar, bu chamanni o‘stirguncha jigari qon, dili biyron bo‘lgan bog‘bonni duo
bilan yod etib, maqtov bilan shod aylasunlar” (Jomiy, 1979: 7-8).

Ushbu fikrdan Jomiyning o‘z davridagi bolalar adabiyotiga qo‘yadigan talablari
anglashiladi: Birinchidan, bolalar adabiyoti bolaning galbiga muruvvat bera olishi kerak.
Muruvvat ( <3)<) — arabcha 1. Saxovat, mardlik, olijanoblik, mehribonlik. 2. Xushmuomalalik,
hurmat, xushxulqlik, odob. 3. Insoniylik, odamgarchilik. 4. Ichki jasorat va matonat degan
ma’nolarni anglatadi (Rekhta Dictionary) Alisher Navoiyning “Muruvvat barcha bermakdur,
yemak yo‘q, Futuvvat barcha qilmoqdir, demak yo‘q” , — degan misrasidan muruvvat o‘zi
yemasa-da qorni och insoni o‘ylab unga nonini, hech yo‘qsa shirin so‘zini ulasha oladigan
darajadagi mardlik, olijanoblik va saxovat ekanini anglaymiz. Bugungi kunda urdu tilida ham
keng ishlatiladigan ushbu so‘z ko‘proq xushmuomala bo‘lish, odob, mehribonlik ma’nosida
go‘llaniladi (UrduPoint Dictionary). Demak, Jomiyning fikricha, bolalar adabiyoti bolaga,
avvalo, o‘zgalar dardini his qila olishni, mardlikni, xushmuomalalik va mehribonlikni uyg‘ota
bilishi lozim. Ikkinchidan, bolalar adabiyoti bolaning xotiriga quvvat berishi lozim. Ya’ni,
bola asarning mazmunini tushunishi va esda saqlashi oson bo‘lishi zarur. Matnlar bolaning
yoshiga mos shakllantirilib, hajmi va tuzilishi bolaning diqgqatini jamlay oladigan darajada
bo‘lishi lozim. Asarning ohangi o‘quvchini chalg‘itmasligi va uni yakuniga qadar qiziqtira
olishi lozim. Uchinchidan, Bolalar asarlarida ko‘tarilgan mavzu va muammo eskirmaydigan,
“kuz shamolidan xazon bo‘lmaydigan” umrboqiy mavzuda yozilgan bo‘lishi lozim. Sobiq
Ittifoq davrida bolalar adabiyoti davr idelologiyasining kuychisiga aylandi. Va afsuski, ularning
aksariyati bugun unutildi. To‘rtinchidan, bolalar ijodkori ta’madan, shon-shuhrat, mukofot
ilinjidan xoli jjod qilishi lozim.

“Bahoriston”’ning uslubi ham bolalar adabiyoti uchun muhim ahamiyat kasb etadi. Asar
nasriy shaklda yozilgan bo‘lishiga qaramay, saj san’atidan foydalanilgani sababli ritmik va
ohangdor. Fors tilini bilgan, asarning orginalini o‘qiy olgan inson buni his qiladi. Har bir fikr

963



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

yakunida she’riy xulosa beriladi. Asarda jami 469 ta she’r bo‘lib, ularning 16 tasi arab, qolgani
forsiy tilda yozilgan.

Abdurahmon Jomiyning “Bahoriston” asari sakkiz ravzadan (bog‘dan) iborat bo‘lib, bu
tuzilish tasodifiy emas. Tasavvuf ta’limotiga ko‘ra, sakkiz bog‘ Jannatning sakkiz darvozasi va
komillikka erishishning sakkiz bosqichi bilan bog‘liq. Asarning birinchi ravzasini Shoislom
Shomuhammedov “Darveshlar bobida” deya tarjima qilgan. Ravza Qur’oni Karimning
“Lugmon” surasidagi nasihatlarga hamohang bo‘lib, unda farzandga Allohning birligi va taqvo
asosiy qadriyat sifatida ko‘rsatilgan. Xuddi shu kabi, “Ayyuhal valad” va “Qobusnoma”
asarlarida ham dastlabki fikrlar Allohga iymon keltirish va Unga muhabbat bilan boshlanadi.
Jomiy ushbu an’anani davom ettirib, birinchi bobni din ulamolari va mashhur shayxlarning
ibratli hikoyalariga bag‘ishlagan. Biroq tarjima jarayonida bu bobdagi ba’zi diniy mavzular
sovet davridagi senzura sabab chigarib tashlangan. Shu sababli, ayrim boblarda diniy va
tasavvufiy motivlar gisqartirilgan yoki siyosiy kontekstga mos ravishda talgin qilingan.

Tasavvufta’limotida so‘fiylik “o‘zdan voz kechish, dunyo havaslaridan xalos bo‘lish va
Alloh yodi bilan yashash” deb talqgin gilinadi. Biroq tarjimalarda bu tushuncha ijtimoiy tenglik
g‘oyasi bilan bog‘lab tushuntirilgan. Natijada, so‘fiylikdagi “boylik va mol-dunyodan voz
kechish” goyasi sobiq ittifoq mafkurasida boylikni tagsimlash va teng jamiyat yaratish kabi
ma’nolar bilan almashtirilgan. Bu holatni tasdigqlovchi misollardan biri sifatida “Bahoriston”
asarining quyidagi hikoyasi keltirilishi mumkin:

“Shayx Abu Said ibni Abul Xayrdan:

-So‘fiylik nimadan iborat? — deb so‘raganlarida u shunday javob beribdi:

-Boshingdan borini chiqarib tashla, qo‘lingda borini berib yubor, senga nima qilsalar
chida” (Jomiy, 1979: 10).

Mazkur rivoyatning sovet mafkurasi nuqtayi nazaridan talqini boylarni yo‘q qilish va
ijtimoiy tenglik g‘oyasini mustahkamlash maqsadida ishlatilgan bo‘lishi ehtimoldan xoli emas.
Ushbu jarayon natijasida asarning dastlabki diniy va tasavvufly mazmuni qisman yo‘qotilgan,
bu esa davr mafkuraviy talablarining adabiy tarjimalarga qanday ta’sir ko‘rsatganini o‘rganish
uchun muhim misollardan biri hisoblanadi.

Abdurahmon Jomiyning “Bahoriston” asarining ikkinchi ravzasi “Donolar hikmati
bobida” deb nomlanib, unda sharq falsafasi nuqtai nazaridan dono inson tushunchasi hamda
axloqiy fazilatlar yoritiladi. Ushbu bobda insoniy mukammallik, tashqi ko‘rinish va ichki bilim
uyg‘unligi, botinty va zohiriy go‘zallik, hasad va ta’madan voz kechish, boylikka mag‘rur
bo‘lmaslik, foydali ilmni o‘rganish va unga amal qilish, foydasiz ilmni axtarmaslik, so‘z
so‘zlashdan oldin o‘ylash, zavol topadigan narsani ne’mat bilmaslik va unga ko‘ngil bermaslik
kabi masalalar keng muhokama qilinadi. Ushbu bobda Jomiy o‘z g‘oyalarini mustahkamlash
uchun turli tarixiy shaxslar ishtirokidagi hikoyatlardan foydalanadi. Jumladan, Iskandar,
Faridun, Xusrav, Qaysar, Chin xoqoni, Hind maliki, Bag‘dod halifasi, Rum faylasufi, Hind
hakimi va Buzurgmehr kabi tarixiy va afsonaviy shaxslarning donishmandligi aks ettirilgan
hikoyatlar keltiriladi. Jomiyning pedagogik yondashuvi shundaki, u falsafiy fikrlarni nazariy
bayon qilish bilan cheklanmay, ularni hikoyatlar orqali tushuntiradi va she’riy parchalar bilan
xulosa qiladi. Jomiyning falsafiy yondashuvi hikoyatlar orqali yanada aniqroq namoyon
bo‘ladi. Masalan, ilm insonni sharaflaydi degan g‘oyani mustahkamlash uchun Jomiy quyidagi
hikoyatni keltiradi: “Iskandar bir bilimdon kishini yuqori mansabidan olib tashlab, oddiy
lavozimga tayinlaydi. Oradan vaqt o‘tib, Iskandar undan yangi ish joyi borasida fikr so‘raydi.
Bilimdon kishi shunday javob qaytaradi: “Podshohning umri uzoq bo‘lsin, odam amali bilan
emas, balki amal odam bilan sharaf topadi. Har bir ishda odillik va insof lozim.” Ushbu so‘zlar
Iskandarga ma’qul kelib, u bilimdon kishini avvalgi lavozimiga qaytaradi.” Hikoyat yakunida
Jomiy quyidagi she’riy to‘rtlik orqali asosiy fikrni xulosa qiladi:

Baland mansab tepasida ham,

[lm oshirmoq fikrin qil har dam.

964



Dilnavoz NAJIMOVA

Mansab bilan balandmas odam.

Mansab odam bilan muhtaram (Jomiy, 1979: 22).

Muallif dono insonni faqat ilm va tafakkur egasi sifatida emas, balki axloqiy
barkamollikka intiluvchi shaxs sifatida tasvirlaydi. Ushbu bob insoniy kamolotga erishish
yo‘lida ilmning ahamiyatini yoritish bilan birga, axloqiy fazilatlarning shaxs rivojidagi o‘rni va
rolini ta’kidlaydi.

Uchinchi ravza Shohlik va adolat bobida deb nomlangan. Jomiy hukmdor uchun zarur
bo‘lgan eng asosiy ilm odillik ilmi deb hisoblaydi. Podsho yonida yuruvchi lavozimlarga
qo‘yiladigan talabalarini ham shu bobda aytib o‘tadi. Podsholar va unga yaqin kishilar hayotida
sodir bo‘lgan ibratli vogealar hikoya qilinadi. Farzand tarbiyasida jazolashning samaradorligi
ko‘plab psixolog va pedagoglar tomonidan muhokama qilingan. Tadgiqotlar shuni ko‘rsatadiki,
bolani xatti-harakatlari uchun jazolash o‘rniga, uning noto‘g‘ri qarorlar sabablarini tushuntirish
va muammolarni ongli ravishda hal qilishga o‘rgatish samaraliroq bo‘lishi mumkin (Vygotsky,
1978; Piaget, 1952). Bu borada Abdurahmon Jomiyning “Bahoriston” asarida keltirilgan
quyidagi hikoya muhim ahamiyatga ega: “Xoshimiylar avlodidan bo‘lgan bir bola obro‘li bir
arbobga beadablik qildi. Arbob bolaning amakisiga shikoyat qildi va uni jazolashni so‘radi.
Amakisi bolaning adabini berib qo‘yishni magsad qildi. Ey amaki, — dedi bola, — men qilar
ishimni qilib qo‘yibman, aqlim yo‘q ekan. Endi sen nima qilsang qil, ammo unutmaginki,
sening aqling bor”’ (Abdurahmon Jomiy, 1979: 30). Ushbu rivoyatda bolani jazolash emas, balki
unga ongli yondashish lozimligi ta’kidlangan.

To ‘rtinchi ravzani “Saxovat va Karam bobida” deb nomlaydi. Hatto shunchaki
minnatdorchilik eshitish ilinjida gilingan ish saxovat emas, savdogarlikdir, saxovatning o‘zagi
uning ta’masizligida ekanini ta’kidlaydi:

Saxovatdan kimning maqsadi —

Agar bo‘lsa shuhrat, ovoza,

Ahli karam shahrida unga,

Har doimo bekdir darvoza (Jomiy, 1979: 32).

Beshinchi ravza “Do‘stlik va muhabbat bobida”, 6-ravza “Mutoibot” deya nomlangan.
Bunda insonlar tabiatidagi, jamiyatdagi ayrim yaramasliklar kulgiga olingan. Masalan, qalam
ahli ichida ko‘chirmakashlik illati odamni kulgiga solib qo‘yishi mumkinligi quyidagi
mutoyibada hajv qilinadi: “Sohib Abbod huzuriga bir shoir kelib qasida o‘qidi. Uning har bir
bayti 0‘zga bir devondan, har ma’nosi boshqa bir suxandondan edi. “Ajoyib bir karvon yetaklab
kelibsan”, - dedi Sohib. — Agar tuyalarni yechib yuborsang, har biri 0‘z galasiga qaytadi. Sening
karvoningda hech nima qolmaydi.”

Yettinchi ravza “She’r va shoirlik bobida” deb nomlanib, an’anaviy ta’lim
muassasalarida adabiyot fanini o‘qitishda muhim manba sifatida foydalanilgan. Ushbu bob
she’rning ta’rifi bilan boshlanadi. Jomiy ta’rifiga ko‘ra, she’r tinglovchining tafakkurini
jonlantiruvchi hamda unga ilhom bag‘ishlovchi san’at turidir.

Yuziga tashlab majoz kokilin,

Pardadan cho‘zar haqiqat tilin.

Demak, she’rni teran idrok etish uchun undagi majoz ortidagi haqiqatni anglash zarur.
She’rning badiiy barkamolligi qofiya, vazn, radif hamda tashbih, tajnis, tarse, iyhom kabi
san’atlar bilan mustahkamlanadi. Bundan tashqari, mazkur bob antologik xususiyatga ega
bo‘lib, unda Jomiy Movarounnahr va Xuroson adabiyotining mashhur vakillari haqida
ma’lumotlar berib, ularning ijodidan namunalarni keltiradi. Asar boshida shoirlar tanlanish
prinsipiga oid quyidagi fikr bildiriladi: “Shoirlarning soni sanog‘i yo‘q. Ularning har biri
haqida mufassal bayon qilish imkoni mavjud emas. Shu sababli, bir necha mashhur shoirlarni
tilga olish bilan kifoyalanamiz.”

Jomiy ushbu ixcham asarida farzandiga eng mashhur shoirlarning tanigli baytlarini
tagdim etadi. Umumiy hisobda 22 nafar shoir (Rudakiy, Daqiqiy, Imora, Unsuriy, Asjadiy,

965



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Farruxiy, Firdavsiy, Nosir Xusrav, Amir Muizziy, Adib Sobir Termiziy, Anvariy, Rashididdin
Vatvot, Afzaliddin Xoqoniy, Faxr Jurjoniy, Nizomiy, Salmon Sovajiy, Shayx Sa’diy, Hofiz
Sheroziy, Kamol Xo‘jandiy, Xusrav Dehlaviy, Orif Haraviy, Alisher Navoiy) hayoti va ijodi
haqida gisqacha ma’lumotlar berilib, ularning asarlaridan namunalar keltirilgan.

Shuni alohida ta’kidlash joizki, Jomiy 10 yoshli farzandiga badiiy asarlarning faqat
mashhurligi emas, balki uning yoshiga mosligi va tushunish darajasiga mosligi nuqtayi
nazaridan parchalar tanlagan. Masalan, Asjadiydan keltirilgan qovunga bag‘ishlangan she’r
mazmun va shakl jihatidan bolalar topishmoqlariga yaqin:

Ul zabarjad rang-u mushkin bo‘y-u ta’midir asal,

Ud isi anqib turodur to‘ni shohi beqasam.

So‘ysa yangi oy o‘rog‘idek chiqar har bir tilim,

So‘ymasa oy qursidek porlab turodur unda ham.

So‘nggi — sakkizinchi bob masallardan iborat bo‘lib, unda Jomiy hayvonlar bosh
gahramon sifatida keltirilgan masallar orqali farzandini tabiat bilan hamohang bo‘lishga
undaydi. “Kalila va Dimna”, “Guliston” kitoblarini o‘qigan bola uchun “Bahoriston”dagi
deyarli barcha masallar tanishdek tuyuladi. Ammo, masallar yuzasidan Jomiyning chigargan
xulosalari eski masallarga yangicha ma’no yuklaydi. Masalan, xipchabel tulki bilan do‘st
tutinib, bog‘bonning uzumzoridan qorni shishguncha uzum yeb, keyin teshikdan sig‘may
savalangan, po‘sti shilinib, dumi yulinib, tor-u tang teshikdan arang chiqib ketgan bo‘ri
haqidagi masal barchaga birdek tanish. Jomiy uzumzorni — bu dunyo, teshikni — oxirat bo‘ri va
tulkini esa bu dunyodagi ikki turdagi insonga o‘xshatadi. Bo‘ri toifasidagi odamlar bu dunyo
ne’matlariga xirs qo‘yib, umri bo‘kkunicha bu dunyodagi nematlarni to‘plash bilan o‘tadi,
ammo u dunyoga bularning birortasini olib ketolmaydi, tulki kabi zakiy kishilar bu dunyo
nematlaridan ham zaruriy miqdorda bahramand bo‘ladi, ammo oxirat hagida unutmaydi, umrini
bu dunyo matohlariga bog‘lanib o‘tkazib yubormaydi degan xulosa chiqaradi.

So‘nggi ellik yil ichida bolalar va o‘smirlar adabiyotida muammoli adabiyot
(problematic literature) deb ataluvchi yangi yo‘nalish shakllangan. Ushbu yo‘nalishning asosiy
magqgsadi bolalar va o‘smirlarga duch keladigan psixologik, ijtimoiy va jismoniy muammolarni
aks ettirish hamda ularni badiiy asarlar vositasida tahlil gilishdan iborat. O‘smirlik davri inson
hayotidagi eng muhim bosqichlardan biri bo‘lib, bu davrda jismoniy o‘zgarishlar, tashqi
ko‘rinishdan qonigmaslik, o‘ziga ishonchsizlik kabi omillar shakllanadi (Erikson, 1968).
Masalan, husnbuzarlar paydo bo‘lishi, bo‘y o‘sishi yoki aksincha, past bo‘lib golishi, tana
tuzilishining semiz yoki ozg‘in bo‘lishi kabi holatlar o‘smirlarda psixologik noqulaylikni
keltirib chigarishi mumkin. O‘z vaqtida hal etilmagan bunday muammolar insonning keyingi
hayotida ham o°zini baholash jarayoniga ta’sir ko‘rsatib, tashqi ko‘rinishidan doimiy norozilik
hissini shakllantirishi mumkin. Natijada, ayrim hollarda shaxs plastik jarrohlik kabi tashqi
ko‘rinishni o‘zgartirishga qaratilgan choralarga murojaat qiladi (Cash and Pruzinsky, 2002).
Bunday vaziyatlarda o‘smirlarning o‘ziga bo‘lgan munosabatini shakllantirishda to‘g‘ri
tanlangan adabiyot muhim rol o‘ynaydi. Xususan, Abdurahmon Jomiyning Bahoriston
asaridagi 8-ravzadan olingan quyidagi masal shu magsadda qo‘llanilishi mumkin. Ushbu
masalda o‘zini qabul qilish va tashqi ko‘rinishga oid muammolarga falsafiy yondashuv
ifodalangan bo‘lib, u o‘quvchilarga o‘zining tabiiy qiyofasini anglash va gadrlash g‘oyasini
yetkazadi. Shu sababli, bunday adabiy manbalar o‘smirlar uchun psixologik qo‘llanma sifatida
ham xizmat qilishi mumkin.

“Bog* sahnida qarg‘a bilan tovus uchrashib qoldi va bir-birin aybini yuziga soldi:

—Sening oyog‘ingdagi qizil etiklar mening zarrin atlas va nagshin kimxob libosimga
yarashadi, — dedi tovus, — yo‘qlikning qaro tunidan borligning ravshan kuniga o‘tish vaqtida
adashish ro‘y berganga o‘xshaydi. Men sening qora bujir etigingni kiyibman, sen esa mening
qizil saxtiyon etigimni kiyibsan.

966



Dilnavoz NAJIMOVA

—Yo‘q, —dedi qarg‘a unga, — aksincha, agar adashish ro‘y bergan bo‘lsa, kiyim kiyishda
adashilgan, chunki sening kiyimlaring mening etiklarimga mos keladi. Ehtimol, uyqusirab sen
mening kiyimlarim yoqasiga bosh tiqggansan, men sening kiyimlaringga siqqanman.

Yagin joyda o‘tlab yurgan bir toshbaqga bu tortishuvni eshitib dedi:

— By aziz do‘stlar, sohibtamiz og‘aynilar, bu foydasiz baxsni nari suringlar va be’mani
tortishuvni to‘xtatib turinglar. Xudo hamma narsani bir kishiga bermaydi, hamma istak jilovini
bir qo‘lga tutdirmaydi. Har kishida biror xususiyat borkim, boshqalarda yo‘q. Har bir kishi
o‘zida boriga xursand bo‘lishi va topganidan ko‘ngli to‘lishi kerak.”

Ushbu g‘oya muammoli adabiyotning asosiy vazifalaridan biri — o‘quvchilarda o°zini
anglash va psixologik barqarorlikni shakllantirish bilan hamohang. Jomiyning asari sharqona
falsafiy yondashuv orqali shaxsiy qadr-qimmat va o‘ziga bo‘lgan munosabatni
mustahkamlashga xizmat qilishi mumkin. Va yuqoridagi dalil muammoli adabiyot
yo‘nalishining dastlabki elementlari sharq adabiyotida o‘rta asrlardayoq shakllana boshlaganini
ko‘rsatadi.

Jomiyning bolalar tarbiyasiga oid yondashuvi nafaqat o‘z davrida, balki zamonaviy
pedagogik tadgiqotlarda ham dolzarbligini yo‘qotmagan. U tomonidan ilgari surilgan g‘oyalar
hozirgi kunda ham bolalar adabiyoti va tarbiyasiga oid ilmiy izlanishlar uchun mustahkam
nazariy asos bo‘lib xizmat qiladi. Shunday qilib, “Bahoriston” nafagat bolalar adabiyotining
tamoyillarini belgilab bergan, balki umuminsoniy qadriyatlarni singdiruvchi nodir asar sifatida
bugungi kunda ham katta ahamiyat kasb etadi.

Xulosa

Tadqiqot natijalari shuni ko‘rsatadiki, o‘zbek bolalar adabiyoti shakllanish jarayoni
faqat sovet davri yoki jadidlar harakati bilan bog‘liq emas, balki uning ildizlari ancha qadimiy
manbalarga borib taqaladi. Dastlab islomiy g‘oyalar asosida shakllangan bolalar adabiyoti
axloqiy tarbiya va diniy qadriyatlarni singdirish maqgsadida rivojlangan. Sharqda Lugmon surasi
ta’sirida otaning farzandga nasihati shaklidagi asarlar keng tarqalgan bo‘lib, bu an’ana o‘zbek
bolalar adabiyotida uzoq davom etgan. Ushbu yo‘nalish vaqt o‘tishi bilan o‘zgarib, nasihat
shaklidagi bevosita didaktik adabiyot o‘rnini badiiy hikoya qilish usullari egallay boshladi.

Vaqt o‘tishi bilan bolalar adabiyoti mavzu jihatidan kengayib, faqat diniy-axloqiy
yo‘nalishdan pedagogik, estetik va ilmiy yondashuvlar uyg‘unlashgan shaklga o‘tgan.
G‘azzoliy hikoya qilishni nasihatdan samaraliroq deb baholagan bo‘lsa, Kaykovus va Jomiy
bolalar tarbiyasida bilim, kasb-hunar, axloqiy fazilatlar va tanqidiy fikrlashni rivojlantirishga
alohida e’tibor qaratgan. Jomiy esa mashhur masallarga yangicha talqin berib, bolalarda turli
nuqtai nazardan yondashish qobiliyatini shakllantirishga intilgan. Shu bilan birga, mumtoz
bolalar adabiyoti ensiklopedik va sinkretik xarakterga ega bo‘lib, unda diniy, ilmiy va ma’naviy
gadriyatlar o‘zaro uyg‘unlashgan.

Bugungi bolalar adabiyoti janr va mavzu jihatidan kengaygan bo‘lsa-da, uning tarixiy
an’analari to‘liq saqlanib qolmagan. Jumladan, otaning farzandga nasihati shaklidagi asarlar
yo‘qolgan, didaktik unsurlar bevosita emas, balki badiiy obrazlar, zamonaviy syujetlar va
bolalar psixologiyasiga mos yondashuvlar orqgali ifodalanmoqda. Shu bilan birga, bugungi
bolalar adabiyotida yosh o‘quvchilar ehtiyojlariga mos yangi pedagogik va psixologik usullar
go‘llanilmoqda, ular orasida fantastik hikoyalar, zamonaviy qahramonlar, ekologik va ilmiy
mavzulardagi asarlar alohida ajralib turadi.

Xulosa qilib aytganda, bolalar adabiyoti dinamik jarayon sifatida doimo rivojlanib
boradi, lekin uning ezgulikni targ‘ib qilish, yomonlikdan qaytarish, bolalarni hayotga
tayyorlash va tanqidiy fikrlashga o‘rgatish kabi asosiy tamoyillari doimiy ahamiyat kasb etadi.
Ushbu xulosalar bolalar adabiyotining pedagogik va psixologik ta’sirini chuqurroq o‘rganish
uchun asos bo‘lib xizmat qilishi mumkin.

ADABIYOTLAR

967



XII. Uluslararasi Tiirk Diinyast Sempozyumu 21-23 Mayis 2025 /7 Nigde

Adams, G. (1986), “The First Children’s Literature? The Case for Sumer”, Children’s
Literature 14: 1-30. https://dx.doi.org/10.1353/chl.0.0533

Barakayev, R. (2011), “O‘zbek bolalar adabiyoti qachon maydonga kelgan?”, O zbek adabiy
tanqidi antologiyasi (Ed.: B. Karimov), pp. 386-396.

Cash, T. F., Pruzinsky, T. (2002), Body image: A handbook of theory, research, and clinical
practice, The Guilford Press.

Dobrolyubov, N. A. (1937), Polnoe sobranie sochineniy, (Tom 4), Moskva: Akademiya nauk
SSSR.

Encyclopaedia Iranica. Baharestan (Spring Garden). Retrieved from
https://iranicaonline.org/articles/baharestan-spring-garden

Erikson, E. H. (1968), Identity: Youth and crisis, W. W. Norton and Company.

G‘azzoliy, A. H. (2005), Ey, farzand (Y. Eshbek, Trans.), Toshkent: Movarounnahr.

Jomiy, Abdurahmon (1979), Bahoriston (Sh. Shomuhamedov, tarjimasi). Toshkent: Yosh
gvardiya.

Kaykovus (2018), Qobusnoma (S. Dolimov va U. Dolimov, Eds.), Toshkent: Yangi asr avlodi.

Piaget, J. (1952), The origins of intelligence in children, Norton.

Rekhta Dictionary. Meaning of Muravvat. Retrieved from
https://www.rekhtadictionary.com/meaning-of-muravvat

Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf (2022), Tafsiri Hilol, Vol. 2: 33. Toshkent: Hilol-
Nashr.

UrduPoint  Dictionary.  Murawwat  meaning in  English.  Retrieved  from
https://www.urdupoint.com/dictionary/urdu-to-english/murawwat-meaning-in-
english/55570.html

Vygotsky, L. S. (1978), Mind in society: The development of higher psychological processes,
Harvard University Press.

Wickens, G. M. (1984), “Aklaqg-e Jalali”. Encyclopaedia Iranica, vol. 1/7: 724, London:
Routledge & Kegan Paul.

Wickens, G. M. (1984), “Aklag-e Mohsen1”. Encyclopaedia Iranica, vol. 1/7: 724-725,
London: Routledge & Kegan Paul.

968


https://iranicaonline.org/articles/baharestan-spring-garden
https://www.urdupoint.com/dictionary/urdu-to-english/murawwat-meaning-in-english/55570.html
https://www.urdupoint.com/dictionary/urdu-to-english/murawwat-meaning-in-english/55570.html
https://www.rekhtadictionary.com/meaning-of-muravvat
https://dx.doi.org/10.1353/chl.0.0533

